
A  S H A L H E V E T  P U B L I C A T I O N

LEILUY NISHMAT SHALOM BEN RACHEL ז׳׳ל

ISSUE 5 SOUCCOT / SUKKOT 5779

QUATRE JOURS SEULEMENT SÉPARENT KIPPOUR DE SOUCCOT, 

ce qui est à peine le temps de préparer les besoins de  la fête. Pourquoi la fête de 
Souccot a-t-elle été placée par Hachem tout de suite après Kippour et surtout quel est le 
lien entre ces deux fêtes ?

suite a la  PAGE 3

כל הימים שבין יום טוב ראשון ליום טוב האחרון של חג הפסח, וכן הימים שבין יום טוב ראשון 
של סוכות ליום טוב האחרון )חג שמיני עצרת(, נקראים ימי "חול המועד", ובתורתינו הקדושה 

נקראו הימים הללו "מקראי קודש", וכן אנו מזכירים אותם בתפלת מוסף "מקרא קודש".
מצוה להרבות בימי חול המועד בלימוד התורה, ובפרט בימי חול המועד סוכות, מצוה גדולה 
ומעלה נשגבה לעסוק בתורה בסוכה, ואפילו מי שאינו יודע כל כך ללמוד, יעסוק במה שיש 
לו הבנה, בקריאת ספרי קודש וכיוצא בזה. ויש שמארחים בסוכותיהם תלמידי חכמים שידברו 

בדברי תורה משמחי לב, כמו שנאמר, פקודי ה' ישרים משמחי לב".
ובגמרא במסכת ראש השנה )דף טז.( דרשו רבותינו, שחייב אדם לקבל פני רבו ברגל. ומכאן 

נהגו רבים לבקר בבתי רבותיהם.
ומרן רבינו הקדוש רבי עובדיה יוסף זצ"ל, היה נוהג בצעירותו לקבל פני שני גדולי הדור, הגאון 
רבי עזרא עטיה, שהיה מורו ורבו, והגאון רבי צבי פסח פראנק, רבה של ירושלים, שממנו קבל 
מרן זצ"ל את דרכי ההוראה. ולאחר שהיה מרן זצ"ל מבקר בסוכת רבו הגאון רבי עזרא, היה 
רבי עזרא מחזיר לו ביקור בסוכתו. ופעם אמר לו מרן זצ"ל, מדוע כבודו טרח ובא, השיב לו 

רבי עזרא עטיה בענותנותו המופלגת, "מצוה על אדם להקביל פני רבו ברגל"!

RAV YAAKOV SASSON



2 3
P A G E P A G E

INDEX

page 05

page 08

page 12

page 27

page 06

page 10

page 17

SUKKOT 
EVERY WEEK

Éditeur
Publisher
Shalhevet 

Rédacteur en chef
Editor In Chief
Gad Ifrah

Contributeurs
Contributors

Hébreu / Hebrew
Rav Raphael Bensimon
Rav Shalom Cohen
Rav Efraim Kahlon

Anglais / English
Rav Yisrael Bitan
Rav Yaron Reuven
Rav Yaakov Sasson
Rav David Sutton

Français / French
Rav Ronen A. Abitbol
Rav Michael Ifrah

Directeur art et média
Art & Media Director
Vanessa Ifrah

© Copyright 2018 Shalhevet.
Tous  droits réservés. La reproduction et l’utilisation du contenu, 
en tout ou en partie, ne sont permises qu’avec l’autorisation 
écrite de l’éditeur. Les points de vue formulés sont ceux des 
auteurs.

All rights reserved. Reproduction in whole or in part without 
written permission from the publisher is prohibited. Shalhevet 
assumes no responsibility for the content of articles in the 
publication. 

POUR ÉCRIRE À BÉRITI SHALOM / CONTACT BERITI SHALOM 
info@beritishalom.org

www.beritishalom.org

בסוגיא דבל תוסיף

TODAH LE’HASHEM 
IT’S SUKKOT

SUKKOT
MOST EMINENT OF THE FESTIVALS

דין נקטם ראשו של לולב

LA MÉDINA ET JERUSALEM.
UN OBJET DE MITZVA

דרוש לסוכות

RABBI H’ANINA BAR PAPA 
[et certains disent Rabbi Simlaï] 

a enseigné: Dans les temps futurs 
Hakadoch Baroukh Hou va prendre 
un Sefer Torah dans ses bras et dira: 
celui qui s’est plongé dedans qu’il 
vienne chercher sa récompense. Im- 
médiatement, tous les non juifs se 
regrouperont autour d’Hachem dans 
une grande cohue […]  ils Lui diront: 
-Maître    du monde, nous avons fait 
des marchés, des bains publics, nous 
avons gagné beaucoup d’argent et 
d’or et tout cela,    nous ne l’avons 
fait que pour qu’Israël puisse étudier 
la Torah. Hakadoch Baroukh Hou va 
leur dire : -idiots que vous êtes, votre 
intention au moment où vous avez 
accompli tout cela n’était pas pour 
les Bné Israël mais pour vous-mêmes; 
(vous ne pouvez donc pas recevoir 
de récompense pour ces actes là). 
[…] De même, en ce qui concerne 
les ponts, les villes et les guerres que 
vous avez menées, ils n’ont été faits 
que dans votre intérêt.[…] Les nations 
vont alors répon-     dre : Maître du 
monde, est-ce que Tu nous aurais 
donné des mitsvot que nous n’avons 
pas accomplies ? (pourquoi donc 
serions-nous privés de récompense ?) 
La Guemara repousse cet argument 
car d’une part, lors du Har Sinaï, 
Hachem avait proposé la Torah aux 
autres nations qui l’ont refusée et de 
plus, ils n’ont même pas respecté les 
sept mitsvot qui  leur ont été données 
en tant que descendants de Noa’h. 
Les nations vont alors demander à 
Hachem : Maître du monde donne-
nous une mitsva et nous la ferons 
cette fois-ci ! Hakadoch Baroukh Hou 
leur rétorquera : -idiots que vous êtes, 
sachez que ‘’celui qui s’est fatigué veille 
de Chabbat pourra manger Chabbat 
mais celui qui ne s’est pas fatigué 
veille    de Chabbat, d’où mangera-

t-il ses repas de Chabbat ?’’ (Ceci est 
une métaphore pour leur expliquer 
qu’il est trop tard dans le monde futur 
pour faire des mitsvot). […] J’ai tout 
de même une mitsva à accomplir ici, 
elle est facile et elle s’appelle Soucca, 
faites-là… ! Immédiatement, chacun 
prendra des ustensiles pour construire 
sa soucca sur son toit… mais 
Hakadoch Baroukh Hou fera sortir un 
soleil de plomb et chaque goye sortira 
de sa soucca en la frappant du pied. 
[La Guemara demande :] Mais n’y 
a-t-il pas une halakha qui prévoit que 
lorsque nous sommes dérangés par le 
climat dans la soucca, nous avons le 
droit d’en sortir, (comme il est écrit 
mistaher patour mine hasoucca) ? [La 
Guemara ré- pond :] oui, mais sans la 
frapper du pied ! Hakadoch Baroukh 
Hou rira alors de cet épisode relatif  
à la demande des nations. (Guemara 
Avoda zara 2a, 2b, 3a).

Plusieurs questions se posent sur cette 
étonnante guemara : Q1°) Hachem a 
expliqué aux nations du monde  que 
seul  celui qui s’est fatigué veille de 
Chabbat pourra manger le Chabbat. 
De même, seul celui qui a accompli les 
mitsvot dans  ce monde-ci pourra en 
recevoir le salaire dans le monde futur 
qui est le monde de la récompense. 
Par contre, celui qui   n’a pas préparé 
ses repas de Chabbat, ne pourra plus 
faire de mélakhot lorsqu’arrive le jour 
du Chabbat et Il en va de même dans 
le monde de la récompense, il n’y aura 
plus de possibilité de faire des efforts 
dans la Torah et dans les mits- vot 
pour en tirer un salaire. Ce monde-là 
est réservé à la récompense à l’instar 
du Chabbat qui est réservé au oneg    
(profit) et qui nous interdit toute 
melakha (travail). S’il en est ainsi, on 
peut se demander comment Hachem 
a-t-Il réussi    à trouver encore une 
mitsva à accomplir dans ce monde qui 

est entièrement fait de récompense 
et où il n’y a plus ni libre arbitre, ni 
effort possible ? Comment la mitsva 
de soucca fait-elle exception à la règle 
et est-elle réalisable dans le mon-  de 
futur ?

Q2°) Une autre question étonnante 
visera à comprendre pourquoi les non 
juifs, tous sans exception, donneront 
un coup   de pied lorsqu’ils sortiront de 
la soucca à cause du soleil. Ils auraient 
pu sortir de la soucca et rentrer chez 
eux, sans pour autant la frapper. Nous 
avons l’impression qu’ils ont tous 
ressenti une grande colère contre la 
soucca !? Que se cache-t-   il derrière 
ce coup de pied des nations ?

Q3°) Une autre question, non moins 
étonnante, concerne la réaction 
d’Hachem dans cet épisode relatif  aux 
agissements des nations du monde : la 
guemara dit qu’Hachem a ri. Qu’y a-t-
il de si drôle dans le fait qu’ils n’aient 
pas supporté le soleil (qu’Hachem 
Lui-même a fait sortir d’ailleurs) ?

Q4°) On peut se demander aussi 
pourquoi Hachem a-t-il proposé la 
mitsva de soucca aux non juifs et 
pas la mitsva des quatre espèces qui 
s’accomplit pendant la même fête. 
D’ailleurs, à ce sujet, nous pouvons 
également nous interroger sur le 
rapport entre ces deux mitsvot, celle 
de la soucca et celle des arba minim 
(quatre espèces) qui s’accomplissent 
pen- dant la même fête mais qui, a 
priori, n’ont aucun rapport ?

Q5°) Enfin, quatre jours seulement 
séparent Kippour de Souccot, ce qui 
est à peine le temps de préparer les 
besoins de  la fête. Pourquoi la fête 
de Souccot a-t-elle été placée par 

SOUCCOT: 
MA CABANE AU OLAM HABA

   RAV MICHAEL IFRAH שליט״א
DIRECTEUR DE LA METHIVTA OHEL MORDEKHAI ET FONDATEUR DES INSTITUTIONS NEFESH YEHOUDI
PARIS

suite a la  PAGE 20



4 5
P A G E P A G E

בזמנו  הוספה  בין  והחילוק  תוסיף  בל  בדין 
להוספה שלא בזמנו

א. ר"ה כח: איתא בגמ' א"ל אביי אלא מעתה 
]דמצוות אצ"כ[ הישן בשמיני בסוכה ילקה, וע"ז 
עובר  אינו  דמצוות  חדא  תירוצים,  שני  איכא 
להוסיף  דאין  דתניא  והא  בזמנן,  אלא  עליהן 
אפי'  תוסיף  בל  משום  כהנים  ברכת  על  ברכה 
דכולי'  משום  היינו  ברכותיו,  כל  שסיים  אחר 
דעובר אף שלא  מסיק  ורבא  הוא.  זימני'  יומא 
דבזמנו  בזמנו,  משלא  זמנו  דחלוק  אלא  בזמנן 
כוונה.  בזמנו בעי  ושלא  כוונה לעבור  לא בעי 
וצ"ב דלכא' מאי שנא, אי איכא ב"ת שלא בזמנו 
יעבור אף בלא כוונה כמו בזמנו. והנה הביאור 
הפשוט בזה הוא ע"פ מה שראיתי באגרות משה 
מסתבר  שודאי  שכתב  יג(  סי'  א'  חלק  )או"ח 
שאם אחד יעשה דבר שלא שייך למצוה, כגון 
שישבור מקל בכל יום ויאמר שזה מצוה שנמצא 
לא  מצוה,  עוד  מצוות  תרי"ג  על  מוסיף  שהוא 
הוי באיסור ב"ת, ורק אם מוסיף במצוה מסויימת 

משעושה מצות התורה בהוספה כגון ה' בתים בת
הוספה  דהויא  הוא  בלולב  מינים  ה'  או  פילין 

מדעובר עליה משום ב"ת, והוספה כזו שהיא במ
למ כוונה  בלא  אף  שייך  התורה  מצות  מעשה 

אין שייך  הוסיף למצוה אבל  צוה שהרי עכ"פ 
זה שלא בזמנו דאין שייך לומר שעשה המצוה 
בשמיני  בסוכה  ישיבתו  שייך  דמה  כהוגן  שלא 
הוספה  אינו  כוונה  בלא  ולכן  הקודמים,  לימים 
מצוה  לשם  להוסיף  שמכוון  ע"י  ורק  דממילא, 
בזה הוא דמוסיף על מצות התורה שהרי עשה 

מדיני ישיבת סוכה ח' ימים שזה ג"כ הויא הוס
פה במצוה דהוסיף על דיני המצוה ועובר משום 
ב"ת, עכת"ד. וכ"ז הוא אליבא דרבא, אבל דיעה 
הראשונה בגמ' ס"ל דגם ע"י כוונה אין הוספה 
נגמרה  וכבר  היות  למצוה  הוספה  שמיני  דיום 
ולהוסיף  להמצוה  להתקשר  א"א  ושוב  המצוה 

עליה ע"י כוונתו.

בדברי התוס' וקושייתם מתקיעת שופר
	

דאמ הא  על  הק'  ומנא(  ד"ה  )שם  בתוס'  מב. 
רי' בפ"ק )ט"ז:( דתוקעין ומריעין כשהן יושבין 
ותוקעין ומריעין כשהן עומדים כדי לערבב את 
שייך  דלא  ותי'  ב"ת.  משום  עובר  והא  השטן, 
בתוס'  וכ"כ  פעמים.  שתי  המצוה  בעשיית  ב"ת 
ד"ה  )ט"ז:  הרשב"א  ובחי'  ותוקעים.  ד"ה  ט"ז: 
למה( תי' באו"א שיש לחכמים כח לתקן דברים 
חדשים לצורך שנא' ע"פ התורה אשר יורוך ולא 
עצמו,  מדעת  ומתקן  כשעומד  אלא  ב"ת  נאמר 

עכת"ד. וצ"ב למה התוס' לא תירצו כן וכי לית 
לצורך,  דברים  ולתקן  לעמוד  כח  לחכמים  להו 
דהתוס'  ועוד  ט"ז:,  תוס'  על  הפנ"י  בזה  ועמד 
עצמם לא הק' על כל מצוה דרבנן שיהא ב"ת 
סדרי  דוקא אשני  אלא  ומגילה  חנוכה  נר  כגון 

תקיעות, וצ"ב מ"ש הך מצוה דהק' עליו.

ובביאור קושיית התוס' נראה דזה פשוט להתוס' 
דחכמים יכולין לתקן דברים חדשים שאין להם 
שייכות למצות התורה, ובזה אין תקנתם הוספות 
התורה  ברשות  מתקנים  אדרבה  אלא  להתורה 
התורה  שניתנה  יורוך  אשר  התורה  ע"פ  שנא' 
רשות לחכמים לתקן, אבל כ"ז בדברים חדשים 
כגון נר חנוכה ומגילה, אבל כשמתקנים במצוה 
מסויימת איזה הוספה שהוסיפו בגוף המצוה כגון 
מצות תקיעה שקבעה התורה רק סדר אחד ובאו 
לצורך,  תקיעות  של  סדר  עוד  והוסיפו  חכמים 
בזה הוא דקשיא להו דמיקרי הוספה על המצוה 

ויסוד הדבר מבוסס ע"פ החי מועובר על ב"ת. 
נוך במצוה תנ"ד שכתב דענין ב"ת הוא דמצוות 
התורה הרי הן בתכלית השלמות ואינם צריכים 
מגלה  בהם  המוסיף  וכל  ושינוי,  הוספה  לשום 
שיש איזה חסרון. וא"כ י"ל דס"ל להתוס' דזה 
אינו רק כגון שמוסיף במצוה גופה שמשנה צורת 
זה  אין  חדש  ענין  דהוסיפו  היכא  אבל  המצוה 
מורה על חסרון של שלמות התורה ]ועי' בפנ"י 
לתוס'  ס"ל  בתירוצם  וגם  כעי"ז[.  שכתב  ט"ז: 
שא"א לחכמים להוסיף במצוה עצמה אלא דלא 
דהוי  כיון  שופר  תקיעת  במצות  הוספה  חשיב 
עשיית מצוה ב' פעמים. והרשב"א פליג עלייהו 
חכמים  יכולין  מסויימת  מצוה  בגוף  דגם  וסבר 
לתקן לצורך דלא מיקרי ב"ת רק ביחיד שמוסיף 

מדעת עצמו.

דזמנו  א'  שלבים.  בב'  הק'  התוס'  בקושיית  ג. 
יומא כיון דאי איתרמי  של תקיעת שופר כולי 
ציבורא אחרינא הדר תקע, וב' דאפי' לאו זמני' 
בזמנו  שלא  אפי'  עובר  למצוה  דמתכוון  כיון 
בין  להק'  התוס'  כוונת  וכפשוטו  רבא.  כדמסיק 
מדעה ראשונה בגמ' דס"ל דאפי' מתכוון למצוה 
אינו עובר שלא בזמנו, ובין לרבא דס"ל דהיכא 
שמכוון עובר שלא בזמנו, ובתוס' ט"ז: הק' כעי"ז 
אבל שם לא הק' אליבא דרבא כלל אלא מחמת 
קיי"ל  דהא  בזה  וצ"ע  הוא,  זמני'  יומא  דכולי 

כס ס"ל  רבא  דגם  להתוס'  דס"ל  וי"ל  מכרבא. 
מיתרמו  דאילו  דכיון  ראשונה  דדעה  זאת  ברא 
כו' הדר תקע חשיב כולי יומא זמני' ועובר גם 
ורק שתי' הקושיא  ע"ז,  פליג  ולא  כוונה,  בלא 
כאתקפתא  שס"ל  משום  באו"א  בשמיני  מהישן 

דרב שמן בר אבא דלא חשיב זמני' היכא דאי 
בעי לא עביד כגון ברכת כהנים, אולם פליג ארב 
שמן בזה דאיהו ס"ל דעובר אפי' שלא בזמנו גם 
כשאינו מכוון כגון הישן בשמיני בסוכה, ואילו 
רבא ס"ל דאינו עובר אא"כ מכוון. והשתא א"ש 

מדברי התוס' בקושייתם אליבא דרבא הואיל ובת
קיעת שופר לא אמרי' אי בעי לא עביד.

בענין ב"ת במצוה חדשה ודברי המנ"ח בזה 
	

דמצוה  להו  דפשיטא  התוס'  מדברי  הבאנו  ד. 
מצוה  בגוף  ורק  לתקן  ב"ד  ביד  כח  יש  חדשה 
ע"ז  חולק  והרשב"א  ב"ת,  דהוי  ס"ל  מסויימת 

מדכל שתיקנו לצורך לא הוי ב"ת ורק יחיד המ
תקן מדעת עצמו חשיב ב"ת. הנה במנ"ח מצוה 
תנ"ד כתב דלא נאמר ב"ת בהוספת מצוה חדשה 
דזה לא מיקרי הוספה כלל ורק בהוספה במצוה 

בתפי טוטפת  ה'  כגון  ב"ת  חשיב  המצוות  ממן 
לין. והביא דברי הרמב"ם בהל' ממרים פ"ב ה"ט 
שכתב שאם הוסיפו איסור כגון בשר עוף בחלב 

מואמרו דמן התורה הוא ונכלל בגדי האמור בתו
רה מיקרי ב"ת, ומשמע דגם באיסור חדש שייך 

מב"ת, ודחה זה דלא כתב הרמב"ם רק היכא די
כול להסמיך האיסור בקרא שיכולין לומר דגם 
עוף נכלל בגדי אבל מצוה חדשה שא"א להסמיך 
דזיל  וטעמא משום  ב"ת,  אינו עובר על  בקרא 

קרי בי' רב ולא חשיב הוספה כלל.

אמנם הגר"א באדרת אליהו פ' ראה כתב להדיא 
דאיכא ב' פרשיות דב"ת בואתחנן ובראה, חדא 
הוספת  הוא  וחדא  גופה  הוספה על מצוה  הוא 
כתב  )ד,ב(  שם  הרמב"ן  וכן  תרי"ג.  על  מצוה 
דהוספת מצוה חדשה כגון המחדש חג חדש עובר 
מצוה  הוספת  דגם  בדבריהם  ומפורש  ב"ת,  על 
אלא  ב"ת.  חשיב  לקרא  להסמיכו  שייך  שאינו 
די"ל דמודה המנ"ח בזה רק כשלא אמרו שהוא 
מן התורה, דבזה הוה אמרי' זיל קרי בי' רב ואינו 
עובר כמש"כ המנ"ח הנ"ל, אבל כשיאמרו שהוא 
מדרבנן עובר על ב"ת גם כשמוסיף מצוה חדשה 
)כשאינם מתקנים לצורך(. ונמצא לפ"ז דבמצוה 
חדשה מיני' ובי' הוי הפוכות, דבהוספה שיכול 
להסמיכו לקרא אינו עובר עד שיאמר שהוא מן 
התורה כמש"כ הרמב"ם בהקדמה למשנה תורה 
ובהל' ממרים, ואילו במצוה חדשה שאינו יכול 
להסמיכו לקרא כגון בשר עוף בחלב הוא להיפך 
דבלא"ה  דרבנן  שהוא  שיאמר  עד  עובר  דאינו 
זיל קרא בי' רב, וצ"ע. ועוד יש לעיין להגר"א 
והרמב"ן אם עובר על ב"ת כשמוסיף מצוה על 
תרי"ג מדעת עצמו שלא בב"ד, דיש לדון דרק 

ב"ד שיש להם כח לתקן תקנות לצורך, בזה הוא 
דאמרי' דהיכא שמתקנין שלא לצורך ומוסיפים 
מצוה חדשה עוברין על ב"ת אבל יחיד שאין לו 
כח לתקן לאו מידי עביד ולא מיקרי הוספה וכמו 
ב"ד שמוסיפים מצוה ואומרים שהוא מן התורה 
לפי המנ"ח דלאו כלום הוא משום דזיל קרי בי' 
רב. ומלשון הרמב"ן משמע קצת דגם יחיד עובר 

על ב"ת כשעשה חג חדש, עיי"ש.

ושמעתי להעיר על דברי המנ"ח מלשון הרמב"ם 
בהקדמה למשנה תורה שכתב דכל מצוות דרבנן 
בכלל  אינם  וכו'  חנוכה  ונר  מגילה  מקרא  כגון 

מב"ת כיון שלא אמרו שהם מפי הקב"ה, והרי פו
מרים וחנוכה מצוות חדשות הן שאינם יכולין לה

סמיכם לקרא ואעפ"כ מבואר מהרמב"ם דאילו 
אמרו שהם מן התורה הוו עוברין על ב"ת. ולכא' 
להסמיכו  דא"א  כזה  חדשה  במצוה  דגם  מוכח 
מן  דהוא  כשאומרים  ב"ת  על  עובר  ג"כ  לקרא 
התורה ולא אמרי' זיל קרי בי' רב, וצ"ע טובא.

בענין ב"ת דחמשת מינין בלולב
	

ה. בגמ' סנהדרין פ"ח: מבואר דהמוסיף מין אחר 
ר'  אמחלוקת  תלי  מיתלא  שבלולב  מינים  לד' 
יהודה  דלר'  אגד  צריך  לולב  אי  ורבנן  יהודה 
וגם  ב"ת  על  דעובר  אמרי'  אגד  צריך  דלולב 
גורע המצוה שאינו מקיימנה ואילו לרבנן דא"צ 
אגד אמרי' דהאי לחודי' קאי והאי לחודי' קאי. 
אולם בסוגיא דסוכה ל"א: איתא דאין מוסיפים 
לד' מינים שבלולב ולא אמרי' האי לחודי' קאי, 
ומשמע דקאי אפי' אליבא דחכמים דא"צ אגד, 
דצריך  יהודה  דר'  אליבא  דאפי'  אמרי'  ]והתם 
יש  דבזה  לאגד  חוץ  הוא  החמישי  והמין  אגד 
לומר טפי האי לחודי' קאי מהרבנן ואעפ"כ הוי 

מב"ת כ"ש לרבנן, וכ"כ התוס' שם[, וכבר הרגי
)ד"ה  ל"א:  בסוכה  בתוס'  הסוגיות  בסתירת  שו 

הואיל( ובסנהדרין פ"ח: )ד"ה אי(.

מהנה התוס' בסנהדרין תי' דהא דאמרי' אין מו
סיפין היינו מדרבנן אבל מדאורייתא אינו עובר 
תי'  בסוכה  ובתוס'  קאי.  לחודי'  האי  דאמרי' 
באו"א, דמה דאמרי' בסנהדרין האי לחודי' קאי 
אין זה טעם דאינו עובר על ב"ת אלא הוא טעם 
דלא אמרי' כל המוסיף גורע אבל לעולם עובר 
אין  בסוכה  דאמרי'  וזהו  מדאורייתא,  ב"ת  על 
מוסיפין. וכן מדוקדק בלשון רש"י שם )ד"ה האי 
לחודי' קאי( שכתב ואין זה גורע, ומשמע דבב"ת 

מיהא עובר.

מיני  שני  דיש  בסוכה  התוס'  דברי  לפי  ויוצא 
מצוה  של  בחפצא  הוספה  דהוי  חדא  ב"ת, 
באופן ששינה צורת המצוה ושוב אין זה המצוה 
שציותה תורה, דבזה אמרי' מוסיף גורע ועובר 
על ב"ת עי"ז ששינה צורת המצוה. אולם איכא 
צורת  עצם  משנה  אינו  דאפי'  דב"ת,  דין  עוד 
המצוה וקיום המצוה במקומו עומדת מ"מ משום 
זה שמוסיף על המצוה גופא הוא דעובר על ב"ת 

גם כשלא נשתנה עצם צורת המצוה.

דס"ל  בסנהדרין,  התוס'  בעלי  פליגי  דבזה  וי"ל 
מדלא נאמר הלאו דב"ת אלא כשמשנה צורת המ

צוה דבזה דוקא מיקרי הוספה אבל כל שהמצוה 
קיימת דהאי לחודי' קאי ורק שהוא הוסיף בה 
דבר לא מיקרי הוספה כיון דהמצוה עומד בפני 
עצמה ואין הוספה מתייחסת לגוף המצוה, והיינו 
דלא אמרי' האי לחודי' קאי לחצאין דאם לחודי' 
קאי לענין מוסיף גורע ה"ה  דלחודי' קאי דלא 
דלולב  יהודה  לר'  משא"כ  כלל.  הוספה  חשיב 
צריך אגד, כל שמוסיף מין אחר בתוך האגד הרי 
זה הוספה לגוף המצוה ושינה צורת המצוה וכ"ז 
מדאורייתא אבל מדרבנן נתחדש דשייך הוספה 
למצוה גם כשאינו משנה עצם צורת המצוה וגם 

הוספה בעלמא ג"כ מיקרי הוספה.	

מודים  ע"כ  בסנהדרין  התוס'  לדברי  גם  אכן 
ואעפ"כ  המצוה  גוף  משנה  דאינו  ב"ת  דאיכא 
עובר על ב"ת וכגון הישן בשמיני בסוכה בכוונה 
לעבור דבזה מבואר בגמ' דעובר על ב"ת ואין מי 
להדיא  כתבו  וכן  ימים.  השבעת  דגורע  שסובר 

מבדעת זקנים מבעלי תוס' ופי' הרא"ש בפ' ואת
חנן )ד,ב( וז"ל, לא תוסיפו כו' ולא תגרעו ממנו, 
שאם  גורע.  המוסיף  וכל  תגרעו,  תוסיפו  שאם 
נעשית  לא  שהרי  הד'  גרעה  ציציות  ה'  תעשה 

מהמצוה כתיקנה. וכן ה' פרשיות בתפילין וה' מי
נין בלולב. אבל אם ישבת שמונה ימים בסוכה 
דאיכא  להדיא  הרי  הרא"ש.  עכ"ל  גרעת,  לא 
חילוק זה דעובר על ב"ת ואינו גורע גוף המצוה.

אולם נראה דדין ב"ת דשמונת ימים דסוכה ודין 
ביסודם,  חלוקין  שבלולב  מינים  דחמשת  ב"ת 
דבשמונת ימים דסוכה אין ההוספה בחפצא של 
מצוה שהוא כל דיני הסוכה בשבעת ימים דלא 
הוסיף עוד דין בצורת מצות ישיבה בסוכה, רק 
שנוהג  שע"י  המצוה  בזמן  הוא  ההוספה  התם 
יום  הוסיף  הוא  הרי  בשמיני  גם  המצוה  דיני 
על ימי הסוכות, ובזה גם כשאין ההוספה מגרע 
גוף המצוה מ"מ עובר על ב"ת דהרי אין הטעם 
שאינו מגרע משום שאינו הוספה מעלייתא אלא 

ממשום שלא הוסיף בגוף המצוה וכיון שאין חס
רון בשם הוספה שפיר עובר על ב"ת. אבל בה' 
מינים שבלולב שההוספה הוא בגוף המצוה ע" 

לה ס"ל  בזה  מין,  עוד  המצוה  לדיני  משמוסיף 
תוס' בסנהדרין דכל שאינו משנה צורת המצוה 
ע"י ההוספה אינו חשיב הוספה מעלייתא לעבור 
עליו משום ב"ת , וע"כ חסר בשם הוספה היות 
וההוספה היא בגוף המצוה ואעפ"כ אינו מגרע.

ביאור דברי התוס' בסוכה ל"א:

דט הואיל(  )ד"ה  ל"א:  סוכה  התוס'  כתבו  מו. 
במין  כשאוגדו  לרבנן  בב"ת  עובר  דאינו  עמא 
במין חמישי  ]כמבואר מהגמ' ל"א: דאגד  אחר 

דב משום  היינו  יהודה[,  לר'  אלא  עובר  מאינו 
הוי  לא  אחר  במין  וכשנאגד  גדילתן  דרך  עינן 
תנאי  מהתוס' שיש  מבואר  ולכא'  גדילתן.  דרך 

מבאיסור ב"ת דאינו עובר בב"ת עד שמוסיף במ

צוה באופן הראוי לקיום המצוה אבל כשמוסיף 
באופן שא"א לקיים בה המצוה לא מיקרי הוספה 
סי'  המג"א  דברי  לבאר  נראה  ועפ"ז  להמצוה. 
תרנ"א סקכ"ז שהביא שיטת הטור דרק כשמוסיף 
דמצות  משום  ב"ת  הוי  מצוה  לשם  חמישי  מין 
צריכות  כוונה. ולכא' פלא הוא דהא למה יהא 
מקיים המצוה  אינו  במצוה, הלא  לכוונה  צריך 

מע"י מין החמישי הזה, ולא נאמר בגמ' ר"ה דצ
ריך כוונה לעבור רק כשמוסיף שלא בזמנו אבל 
הכא בזמנו הוא, וע"כ הביאור הוא דבלאו כוונה 
מיקרי  ולא  המצוה  לקיום  ראויה  ההוספה  אין 

הוספה למצוה בכה"ג.
	

והן אמת דכל שמוסיף מין חמישי ע"כ ההוספה 
אינו ראוי לקיום המצוה דהא אינו מד' המינים, 

מואעפ"כ עובר על ב"ת, מ"מ מיקרי הוספה בחפ
צא דמצוה שמשנה צורת המצוה דע"י ההוספה 
תו אין המצוה ד' מינים אלא חשיב נטילה של 
ה' מינים שהוא שינוי בצורת המצוה. אבל לא 

מנעשית המין החמישי חלק מהמצוה לשנות צו
רתה אא"כ עשה המצוה כדרכה שהמעשה מצוה 

מצריך להיות כתיקונה דבלא"ה לא מיקרי ההוס
המצוה  שמעשה  עי"ז  ורק  למצוה,  מצורף  פה 

מכתיקונה כגון דרך גדילתן ]להתוס'[ ובכוונה למ
צוה ]להטור[ בזה הוא דאמרי' דהוסיף למצוה. 
נמצא דשייך להוסיף לגופה של מצוה דבר אחר 

משאינו מענין המצוה ולצרפו לעיקר המצוה לי
מחשב הוספה במצוה, אולם כ"ז הוא בחפצא וצו

רת המצוה אבל המוסיף באופן שמשנה במעשה 
המצוה אינו עובר על ב"ת היות ובכה"ג דאינו 

מעושה המצוה כתיקונה אין ההוספה מתייחס לה
מצוה שאפי' היה ממין הראוי לא היה מקיים בה 
מצוה בכה"ג, וא"כ לא נעשית ההוספה מגופה 

של מצוה.

בירור בפשט בדברי הגמ' בסוכה
	

ואמר  הואיל  דתימא  מהו  ל"א:  בגמ'  איתא  ז. 
אחרינא  מינא  מייתי  ואי  אגד  צריך  לולב  ר"י 
ויש  קמ"ל.  קאי  לחודי'  והאי  קאי  לחודי'  האי 
דתליא  ונראה  הגמ'.  חזרה  במאי  בקמ"ל  לדון 
בשני הדרכים של תוס' בסוכה ובסנהדרין, דלפי 
תוס' בסנהדרין הפי' הוא דקמ"ל דלא אמרי' האי 
לחודי' קאי מדרבנן. אולם לפי תוס' בסוכה גם 
בקמ"ל אמרי' האי לחודי' קאי ולא חזרה הגמ' 
בזה, אלא דאף דאמרי' כן מ"מ מסיק הגמ' דלא 
גורע  שהמוסיף  נימא  דלא  רק  סברא  הך  מהני 
אבל בנוגע איסור ב"ת עובר גם היכא דאמרי' 

האי לחודי' קאי.

שיטת הרמב"ם בזה

ח. כתב הרמב"ם פ"ז מהל' לולב ה"ז כמה נוטל 
מהם וכו' אבל שאר המינין אין מוסיפין על מנינם 
ואין גורעין מהן ואם הוסיף או גרע ]לא[ פסל, 
וז"ל לא שמעתי מעולם  עכ"ל. והשיג הראב"ד 
פסלות בזה ולא איסור תוספת וגירוע ואפי' לר' 
רבא  אמר  דהא  אגד  צריך  לולב  דאמר  יהודה 

בסוגיא דבל תוסיף
 RAV RAPHAEL BENSIMON שליט״א

ROSH KOLLEL PETAH TIKVA
MONTREAL



6 7
P A G E P A G E

WHEN SHABBAT AND YOM TOV 
coincide, we recite in our 

prayers and in kiddush the blessing, 
והזמנים וישראל  השבת  מקדש  ה’  אתה   – ברוך 
“Blessed are You, Hashem, who 
sanctifies Shabbat, Yisrael, and the 
holidays.”  The Rabbis noted that 
Shabbat is mentioned in this blessing 
first, before Am Yisrael and the 
holidays, because Shabbat is the 
source of all other kedushah.  Hashem 
made Shabbat sacred, and this is 
what enables us to become sacred 
people and the holidays to become 
sacred occasions.  Shabbat is the 
source of all holiness.
 
This leads us to the conclusion that 
all the Yamim Tovim are, somehow, 
rooted in Shabbat.  Within the themes 
and observances of Shabbat we can 
find elements of all the holidays, 
because Shabbat is the source of 
their holiness.  
 
Rav Chaim Palagi, in his Nefesh 
Ha’chaim, notes the question raised 
by Rav Binyamin Halevi as to why we 
do not eat in a sukkah every Friday 
night.  In our Friday night prayers, we 
proclaim that Hashem “spreads a 
sukkah of peace” upon us – הפורש סוכת 

ישראל בית  כל עמו  ועל  עלינו   ,As such  .שלום 
Rav Binyamin Halevi asked, it would 
seem appropriate to observe the 
mitzvah of sukkah each and every 
Friday night.
 
I once had the opportunity to discuss 
this question with Rav Yaakov Hillel, 
Rosh Yeshivat Ahavat Shalom in 
Jerusalem.  I noted that this question, 
at first glance, seem peculiar.  Would 
we really consider applying the 
mitzvah of sukkah every week?  Isn’t 
this notion far-fetched, even for a 
fleeting moment’s consideration?

Rav Hillel explained that to the 
contrary, the Friday night experience 
closely resembles the protection 
provided by the “clouds of glory” in 
the wilderness, which we 
commemorate on Sukkot through the 
mitzvah of sukkah.  The Zohar teaches 
that when Shabbat begins, G-d 
hovers over the Jewish Nation like a 
mother bird hovering over her nest to 
protect her chicks.  Hashem actually 
spreads over us a סוכת שלום to protect 
us, much as He spread the “clouds of 
glory” around our ancestors to 
protect them in the desert, as we 
commemorate on Sukkot.  
  

This concept is developed by Rav 
Chaim of Tchernovitz, in his work 
Sidduro Shel Shabbat, where he 
emphasizes that the peace and 
security lovingly granted to us by 
Hashem on Friday night resembles 
the serenity enjoyed by the Jewish 
People as they traveled under the 
protection of the miraculous “clouds 
of glory” in the desert.  Every week, 
on Shabbat, we reside in the צילתא 

 the shadow of faith” – just“ – דמהימנותא
as on Sukkot.  Rav Chaim of 
Tchernovitz proceeds to cite an 
additional teaching of the Zohar, that 
when women light the Shabbat 
candles on Friday night, they banish 
all the negative forces that are 
generated by the stress and anxiety 
of the workweek.  Evil dwells amid 
sorrow and angst, whereas kedushah 
takes hold when there is joy and 
positivity.  And thus with the onset of 
Shabbat, when the woman lights the 
candles which spread joy and 

serenity, the negative forces are 
blocked from the entering our homes.  
As in the wilderness, we are protected 
by a special spiritual covering that 
prevents harmful, negative forces 
from reaching us.
 
On Shabbat, as opposed to all other 
special occasions, we have seven 
aliyos, calling seven men to the 
Torah.  The seven aliyos of Shabbat 
correspond to the seven Ushpizin – 
the “guests” that visit our sukkot.  The 
concept of Ushpizin is relevant to 
Shabbat because Shabbat is a weekly 
Sukkot, when we are given special 
protection and experience special joy 
and serenity.
 
Many people fail to recognize 
the unique kedushah of Shabbat, 
and to realize that the holiness of 
Shabbat exceeds that of Yom Kippur.  
Ironically, many Jews who disregard 
the kedushah of Shabbat ensure to 
observe Yom Kippur, which is on a 
lower level of sanctity.  The Brisker 
Rav suggested that the reason for 
this is because people see observant 
Jews treating Yom Kippur with special 
sanctity, and so they, too, treat Yom 
Kippur as a special day.  If we raise 
our awareness of, and sensitivity to, 
the unique, unparalleled sanctity of 
Shabbat, then we will not only enhance 
our own Shabbat experience, but will 
also influence our fellow Jews to treat 
Shabbat the way it is meant to be 
treated.
 
Let us, then, ensure to contemplate 
and think about this unique aspect of 
Shabbat – the special protection, the 
שלום  in which Hashem envelops ,סוכת 
us each and every week when 
Shabbat begins.  

“ clouds of  
        glory ...”

SUKKOT 
EVERY WEEK

     RAV DAVID SUTTON שליט״א
RABBI OF YAD YOSEF TORAH CENTER
NEW YORK

מ)סוכה לו:( מ"ט דר"י דאמר אין אוגדין את הלו
לב אלא במינו קסבר לולב צריך אגד ואי אגיד 
בי' מינא אחרינא הוה לי' מוסיף מכלל דכי קטיר 
מוסיף אע"ג  ליכא  דדיקלא  ובעיקרא  בסיב  לי' 
דאיכא טפי מלולב אחד וכ"ש לרבנן דאמרי א"צ 
קאי  לחודי'  האי  פ"ח:(  )סנהדרין  דאמרי'  אגד 
והאי לחודי'  קאי, עכ"ל. וכן נראה שהוא שיטת 
התוס' בר"ה כ"ח: ד"ה ומנא, ועיי"ש בערוך לנר.

	
ויש לדון בראיית הראב"ד מהגמ' סוכה דף ל"ו, 

מדהגם שמוסיף אגד של מין לולב אין זה הוס
פה שעובר עליה, אבל עובדא זו חלוקה ממש"כ 
בב"ת.  עובר  לולבים  שני  דהנוטל  הרמב"ם 
בסוכה  התוס'  שכתבו  מה  ע"פ  החילוק  וביאור 
ל"א: )לעיל באות ו( דאגד במין חמישי לא הוי 
אבל  אגד  שצריך  דסבר  יהודה  לר'  אלא  ב"ת 
לרבנן כיון דאין האגד דרך גדילתן ואינו ראוי 

מלקיים בו מצות לולב אינו עובר בזה בב"ת. ומ
באופן  שמוסיף  עד  ב"ת  על  עובר  דאינו  בואר 
שהיה ראוי לקיים את המצוה, ולפ"ז אין הוכחה 
כלל נגד דברי הרמב"ם מדף ל"ו: דהתם איירי 
גדילתן  דרך  דאינו  באגד  לולב  מין  כשהוסיף 
ואינו ראוי לקיים המצוה בכה"ג, וממילא אינו 
עובר על ב"ת, משא"כ הרמב"ם איירי בנוטל ב' 
לקיים  הן  ראויים  שניהם  דבכה"ג  יחד  לולבים 
בהן את מצות לולב וא"כ חשיב הוספה לעבור 
על ב"ת. וע"ע במגיד משנה מה שכתב לדחות 

ראיית הראב"ד.

ובגוף דברי הרמב"ם שכתב דאם הוסיף מין מד' 
המינים עובר על ב"ת ופסל )לפי נוסח ישן( צ"ע, 
מצוה  אלו  מינין  ארבעה  וז"ל  כתב  ה'  דבהל' 
אחת הן ומעכבין זה את זה וכולן נקראין מצות 
לולב ואין פוחתין מהן ואין מוסיפין עליהן, והוא 
המינים.  ד'  על  מוסיפין  דאין  ל"א:  סוכה  מגמ' 
הרי דאסור להוסיף מין אחר אבל לא נאמר בזה 
דין פסלות כמו שכתב גבי הוספה דאותו המין, 
וכ"כ המגיד משנה בדעת הרמב"ם והביא מדברי 
הגמ' בסנהדרין פ"ח: דלרבנן שא"צ אגד אמרי' 
בהוספת מין אחר האי לחודי' קאי והאי לחודי' 
בגמ'  כמש"כ  לכתחילה  מוסיפין  אין  ומ"מ  קאי 
תרנ"א  )או"ח  הלכה  בביאור  וכתב  ל"א:  סוכה 

י"ד( דכוונת המ"מ כשמ"כ התוס' בסנהד מסע' 
אחר  מין  מ"ש  וצ"ע  מדרבנן,  דאסור  פ"ח:  רין 
המין  באותו  הוספה  ומ"ש  פוסל  ואינו  שאסור 

שעובר ופוסל.

ולכא' הביאור בדברי הרמב"ם הוא דלא נאמר 
מהאי לחודי' קאי רק במין אחר הואיל ואינו מצו

רף להמצוה בעצם לפי הרבנן דא"צ אגד, דהנה 
עצמן  בפני  עומדין  מהמינים  אחד  כל  באמת 

מדהרי אין האגד מצרפם היות ואינו חלק מהמ
מצוה, וא"כ כל מין עומד בפנ"ע, ורק דכיון דה

מצוה הוא בד' מינים גוף המצוה מחבר כל הד' 
מינים להיות יחד לקיום המצוה, אולם מין אחר 
לצרפו  מה  כאן  אין  להמצוה  שייכות  לו  שאין 
להד'. משא"כ לר' יהודה שלולב צריך אגד, כיון 
דהאגד מקשרן להיות מהמצוה א"כ גם כשצירף 

עמהם מין אחר שאינו ממינין שיוצא בהן מ"מ 
הואיל והוא בתוך האגד הרי זה מצרפו להיות 
מינין.  בה'  נעשית  המצוה  ונמצאת  המצוה  מן 
מין  י"ל אף למ"ד א"צ אגד כשמוסיף  כן  וכמו 
מהד' מינים עצמם, דכיון שהוא ראוי לצאת בו 
ג"כ הרי ע"כ נחשב להיות חלק מהמצוה דהאי 
מינייהו מפקת הרי כל אחד מהלולבים ראויים 
לצאת בו, וכיון דנחשב שנעשית המצוה גם בו 
ממילא נעשית הוספה לגוף המצוה ועובר וגורע.

דעובר  הרמב"ם  משיטת  להיפך  סובר  והראב"ד 
על ב"ת רק כשמוסיף מין אחר אבל באותו המין 

מאינו אסור כלל. ואפשר שס"ל דלא מיקרי הוס
פה אלא כשמוסיף מין חדש שאין ראוי לקיים בו 
המצוה, אבל כל עוד שמוסיף ממיני המצוה אין 
זה הוספה אלא כעשיית מצוה ב' פעמים וכעין 

מש"כ התוס' בר"ה.

מאמנם עדיין מוקשים דברי הרמב"ם מהגמ' בס
נהדרין פ"ח שכתב דאין חייב משום זקן ממרא 
אלא בחמש טוטפות בתפילין אליבא דר"י דבזה 
דוקא אמרי' כל המוסיף גורע, אבל בלולב לא 
מצאה הגמ' גוונא דנימא בי' כל המוסיף גורע, 
ואילו  )ד,ג(  בהל' ממרים  וכ"כ הרמב"ם להדיא 
לפי הרמב"ם בהל' לולב הרי איכא הוספה מאותו 
בזה  גם  חייב  אינו  ואמאי  גורע  דמוסיף  המין 

משום זקן ממרא.

ובחי' הגר"מ הלוי על הרמב"ם כתב להוכיח מזה 
דהא  מפרש  דברמב"ם  מלשונו[  קצת  ]ואעתיק 
דקאמר בגמ' דלמ"ד לולב א"צ אגד דהאי לחודי' 
קאי, אין פירושו דאינו פוסל כלל אלא דהוי זה 
דין בחיובא דזקן ממרא, דכיון דהאי לחודי' קאי 
לא שייך בזה דין זקן ממרא אף אם באמת פסול. 
זקן ממרא  דין  גופא צ"ב למה תליא  אלא דזה 

מבדין לולב צריך אגד כיון דבכל גווני תוספת פו
סלת גם אם לולב א"צ אגד. והנה עי' בסנהדרין 
פ"ח בתוס' )ד"ה אי( שהביאו גירסת הר"ח בדברי 
וז"ל, מהו דתימא הואיל  הגמ' דסוכה דף ל"א: 
כשר  אגוד  שאינו  בין  אגוד  בין  חכמים  ואמרו 

מהלכך א"צ אגד והאי יתירה דמוסיף על הד' לחו
מדי' קאי ולא מיפסל בי' קמ"ל, עכ"ל, אשר מפו

רש בזה כעין דברי הרמב"ם דאפי' למ"ד לולב 
א"צ אגד תוספת פוסלת ג"כ )ועי' להלן בדברינו 
שיש לחלק בין דברי הר"ח לדברי הרמב"ם דשני 
מין  שהוספת  דכיון  וצ"ב,  הן(.  חלוקין  נידונים 
אחר פוסלת אמאי אינו חייב משום זקן ממרא, 

ועוד על מה נאמר בסנהדרין האי לחודי' קאי.

מוחוקר הגר"מ הלוי זצ"ל אם הא דתוספת פוס
לת הוי חסרון בחפצא דמצוה שאין זה המצוה 
שציותה התורה וכמו אם פיחת מין אחד ואינו 
שייך דין הפסלות לאיסור ב"ת, או דילמא הוי 
הפסול עצמו מדיני ב"ת דכיון שעבר והוסיף הרי 
נכלל בזה דהוי חסרון בקיום המצוה ג"כ. ועיי"ש 

משהוכיח מדברי הרמב"ם בהל' ציצית דהוי ההוס
פה פסלות בעצם החפצא דמצוה וכדד הראשון 
)א,ט"ו( שכתב דהמוסיף חוט אע"פ שחתך הרי 

זה פסולה וכשחתך הוי תעשה ולא מן העשוי.

ואשר לפ"ז ניחא דעת הרמב"ם שפסק דאם הוסיף 
גבי לולב פסול ומ"מ אין חייבין עליו משום זקן 
ממרא, משום דהרמב"ם ס"ל דאף דאמרי' למ"ד 
קאי,  לחודי'  והאי  קאי  לחודי'  דהאי  אגד  א"צ 
אין זה אלא כדי שלא יפסול בחפצא של מצוה 
גבי  כמו  חפצא  פסול  הוי  אם  לדון  באנו  דאם 
צריך  לולב  דתלוי אם  הוא דאמרי'  בזה  ציצית 
ממרא  זקן  דבדין  להרמב"ם  וס"ל  לא,  או  אגד 
משא"כ  בחפצא,  פסול  הוי  אם  אלא  שייך  לא 
כשנדון אם הוי חסרון בקיום המצוה בזה שפיר 
י"ל דכיון שעובר בב"ת ה"ה פוסל ואין כאן קיום 
המצוה, וזהו שפסק הרמב"ם בהל' לולב דהוספת 
מין פוסל אבל אין חייבין עליו משום זקן ממרא. 

מובזה מיושב ג"כ גירסת הר"ח דודאי פוסל כש
ממוסיף מין אחר, אבל הך פסלות הוי דין בחס

רון קיום ולא בחפצא דמצוה, דבזה אמרי' האי 
דכל  מוסיפים  והאחרונים  עכת"ד.  קאי,  לחודי' 
זה כפתור ופרח בלשון המאירי בסנהדרין שהק' 
סתירת הסוגיות מסוכה לסנהדרין ותי' וז"ל, אלא 
אלא  נאמר  לא  )סנהדרין(  שבכאן  שזו  שנראה 
לענין זקן ממרא שלא ליהרג עליה וזו שבמסכת 

סוכה לענין המצוה ולפסלה, עכ"ל.

ברא מהלכים  ג'  שיש  השיטות  בסיכום  מנמצא 
שונים ליישב סתירת הסוגיות מסוכה לסנהדרין, 
מין  בהוספת  ב"ת  איסור  דיש  מבואר  דבסוכה 
על ד' מינים ואילו בסנהדרין אמרי' האי לחודי' 
קאי והאי לחודי' קאי, דהתוס' בסנהדרין כתבו 
מדרבנן,  מוספין  שאין  ורק  בב"ת  עובר  דאינו 
וכ"כ המ"מ בדעת הרמב"ם, והתוס' בסוכה כתבו 
באו"א דודאי עובר על ב"ת כמש"כ בגמ' בסוכה 
ורק דאמרי' האי לחודי' קאי לענין שלא אמרי' 
המוסיף גורע וכן מדוייק ברש"י בסנהדרין שם. 
וגירסת  בזה הוא דעת המאירי  ושיטה שלישית 
הגר"מ  שביאר  מה  כפי  הרמב"ם  ושיטת  הר"ח 
הלוי דודאי עובר על ב"ת וגם פוסל אבל אין זה 
פסלות בחפצא דמצוה רק חסרון קיום מדיני ב"ת 

ולכן אין חייבין ע"ז משום זקן ממרא.

הרמב"ם  בסברת  לעיל  שביארנו  מה  לפי  אולם 
באותו  והוספה  אחר  מין  הוספת  בין  שמחלק 
המין, י"ל דא"צ לדברי הגר"מ הלוי כדי ליישב 

מסתירת הסוגיות לפי הרמב"ם דהרי הסוגיא בסו
משמע  ובזה  אחר  מין  בהוספת  איירי  ל"א:  כה 
דאין  ורק  ב"ת  על  עובר  דאין  הרמב"ם  בדברי 
מוסיפין לכתחילה וכמש"כ המגיד משנה והובא 
האי  נאמר  שפיר  וא"כ  הלכה,  בביאור  דבריו 
לחודי' קאי שלא יעבור כלל על ב"ת, ומיושב 
בזה סתירת הסוגיות כמו שתי' התוס' בסנהדרין, 
אכן ליישב מש"כ הרמב"ם דהוספה מאותו המין 
עובר ופוסל ממה שכתב דאין חייבין בזקן ממרא 
דשאני  המאירי  לפי'  צריך  בזה  בתפילין,  רק 
וכמו  דמצוה  בחפצא  פסלות  דבעינן  ממרא  זקן 

שביאר הגר"מ הלוי בדעת הרמב"ם.



8 9
P A G E P A G E

DEFINE HAPPY

“You shal l  rejoice on your Fest ival…
for HaShem, your God, wi l l  have 
blessed you…and you wi l l  be 
completely joyous” (Deuteronomy 
16:14-15)

 .. . ךָ  קי לֹ אֱ קוָק  יְ ךָ  כְ רֶ בָ יְ י  כִּ  .. . ךָ גֶּ חַ בְּ תָּ  חְ מַ שָׂ וְ
) טו יד- טז  דברים  (  ” חַ מֵ שָׂ ךְ  אַ תָ  י יִ הָ וְ

Whether i t  Rains or shines on 
our Sukkah, the bibl ical  mitzvah 
to be happy and joyous during 
Sukkot is  here to stay.  While 
being joyous seems easy enough 
to achieve with some good food, 
Kosher Jewish music and family 
t ime.  The problem with the 
happiness commandment is  that 
the majori ty  of  us can’t  f igure out 
how to truly attain i t  even during 
the whole year.  While there’s 
not a s ingle person on earth that 
does not seek to be happy, only 
the proport ional ly  few remaining 
Bnai  Torah left  in the world know 
how to achieve i t .  How could i t 
be that  such a highly demanded 
thing is  v irtual ly  unfound?  The 
simple reason is  that  most people 
s imply don’t  know what happiness 
is .  Though i t  may not be easy, 
and at  t imes outr ight di ff icult , 
attaining true happiness is  no 
more diff icult  than a l i fe ful l  of 
everything except happiness.  As 
the Alshech HaKadosh once taught 
that  i t  is  much more diff icult  to 
go to Gehinom than to Gan Eden.  
While the path to Gehinom is  ful l 
of  f ighting, cheating, ly ing and 
steal ing and big egos, the path to 
Gan Eden is  the exact  opposite.  
Who would want al l  those 
headaches?  Join me for a journey 
towards attaining true happiness 
step by step.  BeEzrat  HaShem we 

wil l  succeed in implementing i t 
during Sukkot and al l  year round. 

 “Mitzvah gedola l ihiyot  b’s imcha 
tamid” 
“ I t ’s  a big mitzvah to always be 
joyous”                                   
(L ikutey Moharan, Torah 24)

We’ve al l  heard the happiness song 

based on the teachings of  Rebbe 
Nachman of  Breslev, yet  how many 
people can test i fy  to heaven that 
they l ive this  happiness and joy 
even when they’re l i fe is  ful l  of 
darkness and diff iculty?   I t  seems 
impossible to join the “happy 
people” dancing in the circle, 
when we’re so busy wal lowing in 
our own personal  pain and sorrow.  
I  remember asking myself  “what 
are they so happy about?” more 
than a few t imes in the past .  Of 
course no reasonable person is 
even remotely interested in the 
temporary happiness of  a shoteh 

(a drunkard), yet  many sett le with 
just  that .  

Instead of  l istening to the 
Sages about having a temporary 
sadness, many f ind themselves 
with a temporary “ l ike-happiness” 
that ’s  typical ly  depending on 
exterior st imuli .  Even this  false 
sense of  real i ty  does not have the 
staying power promised, and only 
appears sporadical ly  inside their 
constant state of  sadness.  Some 
fool  themselves into thinking that 
they’re happy by regularly  using 
mari juana, alcohol, pain ki l lers, 
and other psychedelics. Others 
choose to manipulate a different 
hormone ( i .e. adrenal ine) , and 
jump out of  planes, gamble or 
otherwise put themselves in 
dangerous s i tuat ions intentional ly.   
The l ist  of  temporary f ixes has no 
end, and some can even sound 
reasonable.  Just  as Pharaoh kept 
Am Yisrael  too busy to even think 
straight, the Yetzer HaRa has even 
more creat ive tools.  

“And Moses spoke accordingly to 
the Chi ldren of  Israel;  but they 
did not heed Moses, because of 
shortness of  breath and hard work” 
(Exodus 6:9)

In the end, these adrenal ine rushes 
and/or mind alter ing drugs only 
help the unhappy drown out the 
pain of  their  “sad real i ty.”   Aside 
from the obvious l i fe danger, al l 
addicts  admit  that  even this  false 
real i ty  has i ts  l imits .  Are these 
people act ing out of  desperat ion 
or s imply ignorance about 
attaining happiness?  Most l ikely i t 
is  a combination of  both.   

 “….and Avraham came to eulogize 
Sarah and to grieve over her” 

TODAH LE’HASHEM 
IT’S SUKKOT
 RAV YARON REUVEN שליט’’א
 FOUNDER OF BEEZRAT HASHEM INC
FLORIDA

“Saying 
Todah 

Le’Hahem
is the key 
to getting 

all salvation 
from HaShem 

Yitbarach”

(Genesis  23:2)
ה”  תָֽ כֹ בְ לִ וְ ה  רָ֖ שָׂ לְ ד  פֹּ֥ סְ לִ ם  הָ֔ רָ בְ אַ באֹ֙  יָּ וַ . . . . . “

ב( כג  בראשית  (

Anyone that  al lows themselves 
the priv i lege of  thinking honest ly 
should now begin to ask some 
quest ions about themselves.  
Quest ions l ike “can we attain true 
happiness despite the sadness that 
is  very much a part  of  l i fe?”   The 
Torah test i f ies  that  Avraham Avinu 
excel led in minimizing his  sadness 
even when he found out that 
the love of  his  l i fe, Sarah Imenu, 
has passed on?  Can we emulate 
Avraham Avinu?  The answers to 
both are YES!  The simple fact  that 
the diff icult  l i fe experiences of  our 
forefathers are written in the Torah 
is  a testament that  we can [and 
must learn to]  emulate them at  our 
own respective levels.   The “how 
to” is  a bit  more complicated and 
requires several  steps.  Needless 
to say, the same intel lectual 
honesty that  we started with, must 
be prevalent in each of  the steps.  

MONEY REALITY CHECK

Today’s  pol i t ical ly  correct  world 
is  quick to conclude that  talks 
of  Bibl ical  rebuke are negative, 
yet  much of  the holy Torah is  just 
that—Mussar ( i .e. rebuke).  I t  may 
surprise some to learn that  in 
his  commentary on the Talmud 
(Shabbat 32b), Rashi  c learly  states 
that  the words Mussar and Torah 
are synonymous.  As HaRav Nissim 
Yagen zt ’ l  once said “even the 
excit ing wedding day between 
Am Yisrael  and HaShem Yitbarach 
began with the Ten Commandments 
that  forced us to change everything 
overnight.”   Whether i t ’s  the 
diff icult ies experienced by our 
forefathers, the intr icate detai ls  of 
the Torah commandments, or  the 
heavy price we pay for disobeying 
either of  them, the holy Torah is 
the instruct ions book to l i fe.  

 “This  shal l  be the reward (Eikev 
(עקב  when you hearken to these 

ordinances, and you observe and 
perform them;” (Deuteronomy 
7:12)
ה  לֶּ אֵ֔ הָ ם֙  י טִ פָּ שְׁ מִּ הַ ת  אֵ֤ ן  וּ ע֗ מְ שְׁ תִּ קֶב  עֵ֣ ה  יָ֣ הָ וְ

יב(  ז  דברים  (  .. ם. תָ֑ אֹ ם  תֶ֖ י שִׂ עֲ וַ ם  תֶּ֥ רְ מַ שְׁ וּ

Unlike most of  the Torah, Parashat 
Eikev ( i .e. The Reward) opens 
in an unusual ly  del ightful  way, 
whereby Moshe Rabbeinu tel ls  Am 
Yisrael  about the divine promise of 
extraordinary rewards.  The “fruit 
of  your womb ( i .e. chi ldren) and 
fruit  of  the land ( i .e. $u$tenance) 
are just  the start ing points of 
the countless blessings being 
promised.  Yet, i t  seems l ike each 
year there are more “Breaking 
News” stories of  suicide by the 
same modern-day celebrit ies that 
looked real ly  happy and blessed.  
Why does the r ichest  and most 
conveniently  l iv ing society in 
history want to stop l iv ing so 
badly?  Although the research 
shows a 72% higher suicide 
r isk for  an unemployed person, 
the suicide r isk is  also higher 
in wealthier  neighborhoods?  
Disturbing as they might be, these 
stories serve as a testament that 
the material  part  of  the blessing 
is  indeed incomplete.  In short , i t ’s 
the not the money that  makes the 
happiness world go round!

As is  the way of  the Torah, we turn 
to our holy Sages for answers.  The 
same holy Sage, Rashi , uncovers 
the secret  of  the blessings, and 
thereby one of  the f i rst  secrets to 
happiness.  A brief  analysis  of  the 
word Eikev (reward עקב)  shows that 
i t  a lso means heel  ( i .e. the back 
part  of  the foot) .  Al legorical ly, just 
as i t  is  inevitable for  the heel  to 
arr ive at  i ts  dest inat ion as a result 
of  every [normal]  step forward, the 
Torah promises that  the “reward” 
( i .e. Eikev)  arr ives “after ”  the 
observance and performance of 
the commandments.   

” ךְ לָ הוּא  מוֹקֵשׁ  י  כִּ . . . . . “ ) טז ז  דברים  (
“…for i t  is  a trap for you” 
(Deuteronomy 7:16)

So what i f  we received what we 
thought were the “blessings,”  but 
without the prerequisi te steps?  
Just  four verses ahead we see the 
word Mokesh trap מוקש inside the 
very verse that ’s  warning us about 
violat ing the divine instruct ions.  
This  sel f - inf l icted, Yetzer Hara 
induced, spir i tual  poison is  the 
essence of  our free wi l l  in this 
world.  As our sages repeatedly 
tel l  us “Everything is  in the hands 
of  Heaven, except the fear of 
Heaven” (Berachot 33b).  

After  retel l ing the detai ls  of 
our divine wedding at  Mt. Sinai , 
Moshe Rabbeinu repeats the Ten 
Commandments and shocks the 
nat ion with what many thought 
is  impossible.  In Parashat 
Va’Etchanan, God code names 
the observers and violators of  his 
mitzvoth, His  lovers and His haters, 
respectively.  To ensure clar i ty, 
God repeated these words later  in 
the same Parasha, tel l ing Moshe 
Rabbeinu about the outcome of 
one who refuses to do Teshuva.  

“…And He repays [abundance] to 
His haters in his  l i fet ime to make 
him perish;  he shal l  not delay for 
His  hater—in his  l i fet ime He shal l 
repay him.”  (Deuteronomy 7:10)
אַחֵר  ידוֹ לאֹ יְ בִ אֲ הַ ו לְ י נָ ו אֶל פָּ י אָ נְ שֹׂ ם לְ לֵּ שַׁ מְ וּ

) י ז  דברים  ( לו  ם  לֶּ שַׁ יְ ו  י נָ פָּ אֶל  אוֹ  נְ שֹׂ לְ

In what is  arguably the scariest 
verse in the Torah, we now 
understand why material  success 
is  not always the Eikev (reward), 
but can sometimes be the actual 
Mokesh ( trap).  Interest ingly the 
word Mokesh also means landmine 
in Modern Hebrew ( i .e. a  deadly 
bomb hidden underground as a 
trap).    

From here we learn a powerful 
Mussar lesson about being honest 
with ourselves in our journey to 
true happiness.  When i t  comes to 
material ism, i t ’s  t ime we look at 
the facts and take them to heart .  
Enough with basing our happiness 
on some imaginary bank account 

more on  PAGE 28



10 11
P A G E P A G E

« ET VOUS PRENDREZ 
pour vous le premier 

jour un fruit de l’arbre hadar, des 
branches de palmier, des rameaux 
de l’arbre avoth et des saules de 
rivière et vous vous réjouirez en 
présence de l’Eternel votre D-ieu, 
pendant sept jours ». (Vayikra 23, 40) 

La Torah institue l’obligation pour 
tout homme juif, au cours de la fête 
de Soukot, de se saisir de quatre 
espèces : saule, palmier, cédrat 
et myrte et un fruit de Hadar. La 
Michna, dans le traité Souka (41a), 
relate l’étendue et l’évolution dans 
le temps de ce commandement : « 
Au début le Loulav était saisi dans le 
Sanctuaire durant sept jours et dans 
la Médina (l’extérieur du temple) un 
seul jour. Une fois le Temple détruit 
Rabbi Yo’hanan Ben Zakaï institua 
que l’on prenne le Loulav (même) 
dans la Médina pendant sept jours 
en souvenir du Temple ».

La situation est donc la suivante : au 
départ la mitsva durait sept jours au 
Temple et un seul jour à l’extérieur. 
Par la suite, une fois le Temple détruit, 
l’obligation fut étendue aux sept 
jours à tout endroit, les six derniers 
jours qui constituent une innovation 
étant destinés à garder le souvenir 
de la pratique du commandement 
au Temple.

Il ressort donc de ce texte que de 
nos jours lorsque nous pratiquons la 
Mitsva de Loulav, une fois le premier 
jour passé, c’est dans l’optique de 
remplir le devoir institué par Rabbi 
Yohanan Ben Zakaï, à savoir d’agir 
à l’identique de ce qui se faisait au 
Temple en tant que zekher (souvenir).

Les commentateurs divergent sur la 
définition du terme Médina employé 
dans la Michna.

Rachi, sur place, en donne la définition 
suivante : « la Médina est constituée 
de tout l’espace extérieur au Temple 
». Donc la position de Rachi quant 
au terme Médina est purement et 
simplement toute zone extérieure 
au Temple. Alors nous comprenons 

que pour ce qui concerne la Mitsva 
de quatre espèces, Jérusalem a le 
même statut que le reste du monde, 
et selon la Torah on y utilise le Lulav 
seulement le premier jour. 

Par contre le Maimonide (Rambam), 
dans son commentaire sur la Michna, 
apporte sur ce terme un éclairage 
tout à fait différent. Pour lui le terme 
Médina englobe toutes les villes 
d’Israël à l’exception de Jérusalem. 
Par conséquent, pour Rambam le 
statut du Temple et de Jérusalem 
sont identiques au regard de la 
mitsva des quatre espèces.

Rabbi Yaâkov Etlinger Zt”l, dans 
son commentaire sur le Talmud 
intitulé « Âroukh Laner » tire des 
conclusions importantes de ces 
quelques mots du Rambam. Selon 
lui, si l’on considère que la mitsva 
du Loulav s’applique dans les 

mêmes conditions au Temple et à 
Jérusalem, cela implique que ce 
commandement est indépendant de 
la présence du Temple. Même après 
la destruction de celui-ci, Jérusalem 
conserve son statut spécifique de 
ce point de vue. Alors il s’ensuit 
que même de nos jours, à partir du 
deuxième jour de Soukot la mitsva 
sera d’ordre Torahïque à Jérusalem 
et d’ordre rabbinique dans tout autre 
point du globe.

Malgré cette position, certaines 
limites sont posées par l’auteur lui-
même. On ne pourra appliquer 
cette halakha que dans les limites 
de la Jérusalem antique, ce que l’on 
appelle aujourd’hui « la vieille ville 
», et dans les zones de celle-ci dont 
nous avons la certitude qu’elles font 
partie des territoires sanctifiés lors 
de la première conquête de la ville, 
à l’époque biblique. En pratique, 
l’un des seuls endroits à avoir ce 
statut est le Kotel, le Mur occidental. 
Ainsi, toute personne présente au 
Kotel, par exemple, le troisième 
jour de Soukot, et qui y accomplirait 
la mitsva de Loulav réaliserait un 
commandement de la Torah tandis 
qu’une autre personne présente à 
Tel Aviv le même jour réaliserait une 
mitsva d’ordre rabbinique.

Par contre le Rav Moshé Feinstein 
Zt”l, dans le huitième volume de ses 
responsa pose une question toute 
aussi décisive. La Michna du même 
traité à la page 42b, indique que 
lorsque le premier jour de la fête 
de Soukot tombait Chabbat, tout 
le monde apportaient leur Loulav 
au Temple le vendredi (veille de 
la fête). Or si Jérusalem a le même 
statut que le Temple il aurait suffi de 

se contenter d’amener les quatre 
espèces dans une des synagogues 
de la ville dont par ailleurs le traité 
Meguila nous dit que Jérusalem 
regorgeait. De là, le Rav Feinstein Zt”l, 
en tire une conclusion stupéfiante: 
Si le texte problématique entre 
en contradiction avec une Michna 
explicite, c’est qu’il ne peut qu’être 
erroné, donc le texte de Maimonide 
qui soulève ces questions est une 
erreur de copiste (taout sofer).

Mais nous trouvons que le Rav Yossef 
Shalom Elyashiv Zt”l, considéré 
comme l’un des décisionnaires 
majeurs de notre époque se rendu 
tous les jours de Soukot au Kotel 
chaque année pour y accomplir 
la mitsva des quatre espèces en 
conformité avec l’avis du Rambam.

Il ressort de l’idée développée par 
le Âroukh Laner que Jérusalem a 
conservé une part de sa Kedoucha 
(sainteté) spécifique. Cette sainteté 
s’exprime par la capacité d’y réaliser 
la volonté divine « devant Hachem 
», même de nos jours, même en 
l’absence du Beth Hamikdach. De là 
nous comprenons que la Kedoucha 
de Jérusalem ne peut se vivre qu’à 
travers un geste d’une Mitsva.  

SELON LA KABBALE UN 
CONCEPT DE “RECYCLAGE”

A la fin de Soukot, nous nous 
retrouvons avec différents objets 
qui nous ont servi à accomplir 
des commandements mais qui ne 
servent manifestement plus à rien : 
les Quatre Espèces, les branches de 
saule de Hochâna Rabba ou encore 
le Sekhakh (branchage) qui a servi 
de toit à la Soukah. 

Pourtant, il nous est interdit de nous 
en débarrasser en les jetant à la 
poubelle. Pourquoi? 
La Torah écrit qu’après qu’Abraham 
ait acheté le champ pour y enterrer 
Sarah, « le champ s’éleva ». (Berechit 
23 :17) 

De quelle manière un champ peut-il 
s’élever ? 

Rachi explique que lorsqu’un objet 
matériel est utilisé pour accomplir 
une Mitsva, il s’élève spirituellement. 
Il en est de même pour les objets qui 
ont servi à nous élever durant la fête. 

Des objets tels qu’un Loulav 
usagé, des Tsitsit déchirés ou un 
Chofar défectueux, bien qu’ils 
n’aient conservé aucune sainteté 
intrinsèque, ils ne doivent pas être 
traités irrespectueusement ou jetés à 
la poubelle (Michna Beroura 21:6). Il 
est cependant permis de laisser ces 
objets dans un endroit propre même 
si on sait que quelqu’un d’autre 
viendra et nous en débarrassera 
(Michna Beroura 21:7). Les gens 
très scrupuleux prennent sur eux 
d’ensevelir ce genre d’objets ou les 
mettent dans une Gueniza (Rama). 

Il existe dans la Kabbale un concept 
de “ recyclage “ qui propose que 
chaque objet utilisé pour une 
Mitsva soit réutilisé pour une autre. 
(Choul’han Ârou’h Harav para.12)

Par exemple, certaines personnes 
gardent le Loulav et les branches de 
saule et myrtes jusqu’à la veille de 
Pessah et s’en servent pour alimenter 
le feu lors de la combustion du 

‘Hamets (Maharchal para. 77). 
Pareillement, de vieux Tsitsit 
détachés du Talith peuvent servir de 
marque page. (Maharil) D’autres ont 
l’habitude de ramasser des dizaines 
des Etroguim après la fête et de faire 
une confiture qu’on peut ensuite la 
servir à Tou Bichvat. 

Quoique vous décidiez de faire 
avec ces objets, rappelez-vous un 
principe fondamental : les Mitsvot 
permettent aux individus d’exprimer 
leur relation personnelle avec D-ieu 
et d’être créatif dans les limites de la 
Halakha.

La Médina et Jerusalem.
UN OBJET DE MITZVA
 RAV RONEN A. ABITBOL שליט״א
 RABBIN DE LA COMMUNAUTE SEPHARADE HEKHAL SHALOM ET AUTEUR DE KEAYAL TAAROG 3 VOLUMES
MONTREAL

1.The walls of the 
sukkah 

should be sturdy 
enough that a 

normal wind will 
not 

shake them.

 4.Many people purchase pre-made Sukkots made of  metal, with fabric walls that attaches to 
the metal frame. According to many opinions this type of  sukkas are not a good option. If  no 

alternatives are available, one should make sure that the fabric walls are tied down with a strong 
rope or tie-raps all along the bottom and the top of  the frame. In addition several horizontal strings 

need to be tied around the sukkah (at least from three sides). These strings should be tied at 
intervals of  less than 24cm, starting from the bottom of  the Sukkah, to a height of  at least 80cm. 

This method invokes a halakhic principle of “Lavud”, that considers the strings to be united to form a 
solid wall. With such strings, the Sukkah is kosher according to all opinions. 

2.A sukkah should 
really have 
four walls, 

but three walls are 
also acceptable, 

although certainly 
not so cozy. 

3.The sukkah walls 
can be made 

from any 
material, 

even from the ones 
that are 

not kosher for the 
s’kakh (i.e. metal, 

bricks, plastic, 
etc.).



who fulfill the mitzvah of sukkah 
from the fires of Gehinnom.”

Harav Yehuda Tzadka explained 
the significance of this verse’s 
choice of words – “citizen of Yisrael.” 
Citing the holy Zohar (Volume 
III, page 103a), he taught that by 
performing the mitzvah of sukkah 
properly, a person proves that he 
is indeed a full-fledged citizen, a 
scion of the holy nation of Yisrael.

Harav Eliyahu Hakohen of 
Tripoli (Libya) wrote in his sefer 
Orhot Hayim that by fulfilling 
the mitzvah of Sukkah we bring 
the Final Redemption closer. He 
demonstrated that this is alluded 
to in the verse “basukkot teshevu 
shiv’at yamim, you must dwell in 
sukkot for seven days.” The initial 
letters of these words spell Tishbi, a 
reference to the Prophet Eliyahu. In 
the merit of dwelling in sukkot we will 
soon hear the clarion call of Eliyahu 
announcing the Redemption. 
See more in Siman 625:3.

Harav Yosef Hayim (sefer Aderet 
Eliyahu) cited the Midrash (Vayikra 
Rabba 30:15) expounding on the 
verse (Mishlei 30:18), “Three things 
are beyond my comprehension 
while there are four things that 
I do not know.” The three things 
are the Pesah sacrifice, matza and 
maror. The four things are the four 
species (lulav, etrog, etc.). Rav Yosef 
Hayim taught that the three things 
are known to be symbols of our 
redemption from Egypt. The Pesah 
sacrifice symbolizes the fact that 
God skipped over a large portion 
of the four hundred years that we 
were destined to be enslaved and 
hurried to redeem us after only half 
that period. The matzo symbolizes 
the fact that He redeemed us so 
swiftly that our dough did not have 
a chance to leaven. The maror 
symbolizes the bitter punishments 
that God brought upon the 
Egyptians for their cruelty toward 
us. The future Redemption will 

Sukkot
MOST EMINENT OF THE
FESTIVALS
HARAV HAGAON RAV YISRAEL BITAN שליט״א 
DIRECTOR OF HAKETER INSTITUTE
JERUSALEM

THE TORAH (VAYIKRA CHAPTER 23) DESCRIBES ALL THE HOLIDAYS 
in the Jewish year, beginning with Pesah and concluding with Sukkot. 
After describing Sukkot in brief, the Torah sums up (verse 36), “These 
are the festivals of God, sacred calendar occasions that you must 
announce, each in its own time.” Then, the Torah continues to describe 
the festival of Sukkot in greater detail. Logically, one would think that 
verse 36 should come after the Torah completes its description of Sukkot.

The Tzeror Hamor (commentary on the Torah) explained that by placing 
the verses in this order, the Torah teaches us the eminence of Sukkot 
above all the other festivals. Although the festival of Pesah is fundamental 
to Torah Judaism, the fact is that the people of Yisrael had not yet 
reached their spiritual goals at the time of the exodus from Egypt. They 
did not possess the Torah and its mitzvot at that time. Although they 
received the Torah and accepted the yoke of the mitzvot at the time of 
the festival of Shavuot, their efforts were flawed as they proved later by 
worshipping the Golden Calf. This sin was not rectified until Yom Kippur 
three months later. Only after Yom Kippur were they ready to celebrate 
their being God’s nation in the full sense of the term. At that time, they 
were able to celebrate their full-fledged nationhood during the festival 
of Sukkot. Thus, this is the most eminent of all the Torah’s festivals.

Symbolizing the eminence of Sukkot are the many mitzvot that we are 
commanded to perform on each day of the festival, including dwelling 
in sukkot, picking up the four species and bringing numerous offerings 
and sacrifices to the Altar in the Beit Hamikdash. As an expression of the 
unique quality of these eight days, we recite the entire Hallel on each one.

The Midrash (Pesikta deRav Kahana, appendix 2) teaches that on Rosh 
Hashanah the Blessed Holy One judged everyone in the world and He 
sealed the judgment on Yom Kippur. In case the people of Yisrael have 
been sentenced to go into exile, they construct sukkot and voluntarily exile 
themselves from their homes. The Blessed Holy One then considers it as if they 
had been exiled to Babylon and excuses from receiving such a punishment.

The Torah states (Vayikra 23:42), “You must dwell in sukkot for seven 
days; every citizen of Yisrael must dwell in sukkot.” The Arizal pointed out 
that the verse first states this commandment in the second person – “you 
must dwell” – and later repeats it in the third person – “they must dwell.” 
He explained that only the first part of the verse is the commandment, 
whereas the second part is a promise – in reward for fulfilling this mitzvah 
the people of Yisrael will merit basking in the sukkah made of the skin 
of the Leviathan in the future. This corresponds to another teaching of 
the Pesikta – The Blessed Holy One said, “I promise to protect all those 

parallel the redemption from Egypt 
as the verse teaches (Mikha 7:15), “I 
will show him wonders similar to the 
days when you left the land of Egypt.”

The four species represent the four 
classes among the nation of Yisrael. 
The etrog represents those who are 
filled with Torah knowledge and 
good deeds. Those who are filled 
with Torah knowledge but have few 
good deeds are represented by the 
lulav while those who have many 
good deeds but have no Torah 
knowledge are represented by 
the hadassim. Those who possess 
neither Torah knowledge nor good 
deeds are represented by the aravot.  
(See the preface to Siman 645.) We 
perform the mitzvah by holding all 
four species together, symbolizing 
the fact that when all the factions 
of the people are united they are 
protected from all evil. Since the 
destruction of the Bet Hamikdash 
and the exile occurred as a result 
of baseless hatred, as our Sages 
taught (Yoma 9a), becoming unified 
is the catalyst for bringing about 
our redemption. This, Rav Yosef 
Hayim concluded, is the meaning 
of the verse – if I am not familiar 
with the four things, meaning that 
the nation is not unified, then the 
three symbols of the redemption 
will not be realized either.

The Canopy of Faith
Rabbenu Yaakov, author of Arba’a Turim, wrote (Siman 417) that the three 
major festivals of the Torah correspond to our three Forefathers. Pesah 
corresponds to Avraham Avinu, who told his wife Sarah (Bereshit 18:6), 
“Knead dough and make loaves,” meaning to bake them into matzo since 
it was Pesah at that time. Shavuot corresponds to Yitzhak Avinu, for when 
God revealed Himself at Mount Sinai to give the Torah to the people of 
Yisrael He blew a great shofar that was fashioned from one of the horns 
of the ram that Avraham sacrificed on Mount Mori’a in place of his son 
Yitzhak. Sukkot corresponds to Yaakov Avinu, for when he arrived at the 
city of Shekhem he erected sukkot for his livestock.

Our Sages taught (Sukkah 2a) that the meaning of the mitzvah of sukkah 
is that the Torah is telling us, “Go out from a permanent dwelling and 
sojourn in a temporary dwelling.” The Torah also describes this festival as 
the hag ha’asif, the festival of the ingathering of the year’s produce. This is 
naturally a season of happiness and satisfaction since each farmer fills his 
storage bins with the abundance of grain that his fields have produced. 
However, this is a time of great spiritual danger, since the farmer might 
entertain the thought that he has earned his wealth through his own 
efforts and ingenuity. He might forget that he is totally dependent on 
God and that all he has comes from God. At this time, therefore, the Torah 
demands, “Go out from a permanent dwelling and sojourn in a temporary 
dwelling.” Throw away the thought that you have established a permanent 
presence on this world. Internalize the idea that your presence in this 
world is temporary and is not something to be championed.

The Torah describes the young Yaakov Avinu as a yoshev ohalim, one 
who dwells in tents. Yaakov devoted his life to Torah study; nothing else 
occupied his mind. In Bereshit 33:17, where the Torah states, “Yaakov 
traveled to Sukkot. He built a house for himself and he fashioned sukkot 
for his livestock,” the Targum known as Yonatan teaches, “He built a bet 
midrash for himself and fashioned huts for his livestock.” He built nothing 
for his personal use; he dwelt in tents. His only permanent structure was 
the bet midrash where he studied Torah.

The Hebrew word for livestock is mikneh, which means acquisition. For 
Yaakov Avinu, all his acquisitions and possessions deserved only his 
fleeting attention. He placed them in sukkot, a temporary place, because 
for him these things had only temporary value.

It becomes clear, therefore, that the festival of Sukkot corresponds to 
Yaakov Avinu. On Sukkot we are internalize the lesson that life in this 
world is comparable to life in the sukkah – it is very temporary. Our 
permanent place, our permanent life, is in the World to Come. Therefore 
our Sages (Zohar Vol. III, page 103a) referred to the mitzvah of sukkah 
as the “shadow of faith.” The sekhakh on the sukkah represents our 
internalizing of the realization that this is a temporary world and that 
everything we receive in this world comes from God. Wherever he goes 
and whatever he does, he knows that he is totally dependent on God’s 
protection.

For this reason, the festival of Sukkot is labeled the “season of our joy.” As 
King David wrote (Tehillim 5:12), “All those who trust in You will rejoice; 
they will be eternally glad.” This means that once we have learned to trust 
completely in God and we are aware that He protects us constantly, we 
will rejoice in every situation. King David continued, “Those who love Your 
Name will be merry, for You shield them.”

more on PAGEE 14

לכבוד מנהלי מוסדות שלהבת 
במונטריאול

בראשות הרב גד יפרח שליט"א
 

הנני מברככם שתמשיכו 
לעשות פעלים לתורה ללמוד 
וללמד להרביץ תורה ויראה 

בדרך אבותינו הקדושים. 
שתזכו להגדיל תורה ולהאדירה 

ולקרב לבבות אחינו בית
 ישראל לאבינו שבשמים.

חג שמח
הרב ישראל ביתן



14 15
P A G E P A G E

SHEMINI ATZERET
Rashi (Bemidbar 29:35) cited a Midrash explaining that through the seven days of Sukkot the kohanim offered seventy 
bulls as sacrifices on the Altar on behalf of the seventy nations of the world. When Sukkot comes to its conclusion, 
God tells the Jewish people, “Please make a small banquet for Me so that I can enjoy you.”

Harav Moshe Feinstein (sefer Darash Moshe, page 134) offered an explanation for the concept of offering sacrifices 
on behalf of the nations and the idea of making a small banquet. At the same time he explained why Shemini Atzeret 
follows Sukkot immediately unlike the fifty-day separation between Pesah and Shavuot.

God created the world in such a way that people must depend on one another. Different materials exist in different 
places and they are all essential for each person, forcing each one to socialize and establish trade and diplomatic 
ties with the other. No one person would be able to grow his own food, prepare it so that it is edible, build his own 
dwelling, fashion his own garments and so forth.

Because of this, mankind needs to strive to maintain peace between individuals, between families and between 
nations. We offer seventy bulls on Sukkot so that in this merit there will be peace among the seventy nations, thus 
benefiting all of mankind, includes our own nation.

The need for world peace should be self-evident to every human being, and yet we see that there are those who seek 
to make war among nations. They choose war for short-sighted goals, ignoring the fact that they are thus denying 
themselves all the enormous benefits of peace.

Every storekeeper knows that if he wishes to make good business and profits, he must treat all his customers nicely 
and courteously, even those customers who do not react in kind. War is expensive, destructive and brings irreversible 
damage to all those who engage in it. Even so, there are people to whom life is cheap and expendable, for whom 
momentary glory and wealth is worth more than enabling the world to thrive and grow in peace. When people allow 
themselves to be controlled by infantile negative character traits, that can be the result.

Immediately after offering these seventy sacrifices on behalf of world peace, the Torah demands that we take a 
moment to internalize the lesson that personal glory and wealth are worthless values, that the only true value is to 
devote ourselves to the Blessed Holy One, fulfilling His Will. By making do with a small banquet with no extravagant 
frills, we can devote ourselves to studying the Torah and fulfilling its mitzvot. That is the best way to propagate peace 
in the world.

To ensure that this lesson is internalized properly, we must celebrate Shemini Atzeret immediately after Sukkot without 
any interruption. True peace and world prosperity is possible only through Torah study, fulfilling the mitzvot and 
perfection of our character traits in correlation with the Divine Will.

The Mitzvah of Sukkah and Avraham Avinu
Although Rabbenu Yaakov wrote that the festival of Sukkot corresponds to Yaakov Avinu, the Midrash (Bemidbar 
Rabba 14:2; Tanhuma parashat Vayera #4) teaches that God told Avraham Avinu, “In reward for offering the three 
angels to relax under the shade of the tree, I am going to give your descendants a mitzvah of dwelling in sukkot.” 
Maran the Rishon Letziyon (Derushim, page 74) explained that just as Avraham Avinu excelled in performing kindly 
acts for others, God responded by acting with Divine kindness toward his descendants and granted them the Clouds 
of Glory. This explains why the holy Zohar emphasizes the mitzvah of giving charity during this festival. See the preface 
to Siman 639.

The Midrash Peli’a states: How do we know that Avraham Avinu fulfilled the mitzvah of sukkah? Because the Torah 
states (Bereshit 24:1) that “God blessed Avraham with everything.” According to tradition, Harav Hayim of Volozhin 
once asked Harav Eliyahu of Vilna the meaning of this puzzling statement. He replied that the Torah commands us 
three times regarding the mitzvah of sukkah: a) “You must dwell in sukkot for seven days;” b) “Every citizen among 
Yisrael must dwell in sukkot;” and c) “So that your future generations will know that I housed the people of Yisrael 
in sukkot ….” The initial letters of these three verses are bet, kaf and lamed, which spell the word bakol – “with 
everything.”

On a deeper level, the sefer Ma’adane Shemuel (parashat Vezot Haberakha, page 454) explains that our Sages 
taught (Bava Batra 16b) that God gave Avraham Avinu a taste of the World to Come even while he lived in this world, 
and that is the meaning of the verse stating that God blessed him “with everything.” In the confines of this world, 
it is impossible to receive a blessing of “everything;” this world is too finite. If Avraham was indeed blessed “with 
everything,” it must mean that he was given a taste of the World to Come. This fits in with the concept of sitting within 
God’s Clouds of Glory – that is likewise an experience unlike anything possible in this physical world. This, then, might 

be the meaning of Avraham Avinu’s being the source for the mitzvah of sukkah.

Harav Yisrael Movshovitz, cited in sefer Kemotze Shalal Rav, taught that Harav Eliyahu of Vilna offered a unique 
interpretation of the verse (Tehillim 76:3), “It will be, when his sukkah is complete and his residence will be in Tziyon.” 
There are only two mitzvot that a person fulfills with every part of his body – the mitzvah of sukkah and the mitzvah 
of living in the Land of Yisrael. For a Jew to be complete, he must fulfill these two mitzvot. This verse is telling us that 
“he will be complete” when he fulfills the mitzvot of “sukkah and of residing in Tziyon.” According to this, when God 
blessed Avraham “with everything,” meaning that he had become complete, it was because he had dedicated his 
entire being to fulfilling God’s Will. That concept is exemplified by the mitzvah of sukkah since one fulfills it with one’s 
entire being. See more in sefer Shalme Toda Felman (Unit on Sukkot, page 101).

The sefer Kemotze Shalal Rav added to this, citing the sefer Agra Dekhala who taught that if one writes out the letters 
of the word sukkah in full – סָמֶך וָיו כָף הֵא – the letters total the numerical value of 248. This alludes to the fact that a Jew 
fulfills this mitzvah with all his 248 body parts. The name Avraham also has a numerical value of 248, further 
connecting Avraham Avinu with the mitzvah of sukkah.

HALACHICALLY 
CO R R E C T

The Mitzvah of Sitting/Dwelling in the Sukkah
The Torah (Vayikra 23) states: “You shall dwell in the huts for 
seven days; all the home-born in Israel must sit in the huts. 
In order for your generations to know that I have made the 
children of Israel dwell in huts when I took them out of the 
land of Egypt.” Our Sages in the Gemara in Masechet Sukkah 
(11b) teach us that these “huts” were actually the Clouds of 
Glory that Hashem sent to surround the Jewish nation so that 
the sun did not bear down on them (Hashem did not actually 
sit them in actual huts as we do). 

Thus, when one sits in the Sukkah, one should have in mind to 
fulfill the Mitzvah that Hashem has commanded us to dwell 
in the Sukkah in commemoration of the Clouds of Glory that 
Hashem surrounded the Jewish nation with. The Midrash tells 
us regarding the verse “The cloud of Hashem was upon the 
throughout the day” that there actually seven clouds: Four 
corresponding to the four directions of the world (i.e. north, 
south, east, and west), one above them, one below them, and 
one in front of them which would level out the mountains 
and valleys before them, kill the snakes and scorpions on the 
way, and clean and arrange the path before them. We have 
therefore been commanded to dwell in the Sukkah for seven 
days.

The Reason Why Sukkot is Celebrated in Tishrei
The Tur writes that the reason we were commanded to make 
the Sukkah during the month of Tishrei and not during the 
time of year when we actually left Egypt which was during 
the holiday of Pesach is because the month of Nissan marks 
the beginning of the summer months and it is common to 
make shaded lounging areas during this time and it would not 
be noticeable that the Sukkah was actually a commandment 

from Hashem. Hashem therefore commanded us to make the 
Sukkah during the month of Tishrei which marks the beginning 
of the winter months which is the cold and rainy season when 
people usually enter their homes at this time. We, on the 
other hand, leave our homes and enter the Sukkah, for this 
shows everyone that we are doing so in order to fulfill the 
commandment of the King of all kings who has commanded 
us to do so.

When Should the Sukkah be Built?
Dedicated individuals begin performing Mitzvot early, thus, it 
is correct to begin working to erect the Sukkah immediately 
on the day following Yom Kippur. It is likewise a Mitzvah 
for one to perform this Mitzvah on his own as opposed to 
through a messenger. However, if one cannot do it himself, 
one should try to at least lay the Sechach (overhead covering 
of the Sukkah) on top of the Sukkah himself. If one cannot 
even do this, one can have someone else do everything on 
one’s behalf, but one should tell him, “You are my messenger 
to erect the Sukkah”. The primary aspect of the building of 
the Sukkah is placing the Sechach on top of the walls of the 
Sukkah, for this is what validates the Sukkah. There are several 
detailed laws regarding how the Sukkah should be made and 
we shall, G-d-willing, discuss them in the following Halachot.

Behavior in the Sukkah
One should try as much as possible to refrain from speaking 
idle chat in the Sukkah and to increase one’s speaking words of 
Torah and singing songs of praise to Hashem, for the sanctity 
of the Sukkah is very great. There is no limit to the greatness 
and reward for one who speaks many words of Torah and fear 
of Heaven in the Sukkah and behaves with great love and peace 
with the members of one’s household while in this holy setting. 

RAV YAAKOV SASSON HALACHAYOMIT.CO.IL

The Laws of Dwelling in the Sukkah



סול נקטם בעלי הלולב הוא בין הפסולים פ
גם  פשוטה.  תמיד  לא  וההבחנה  ביותר  המצויים 
הדין מתי צריך להחמיר ואפילו לפסול לא תמיד ברור, 

מבמיוחד לפי הציבור שהולכים ע"פ פסיקת השו"ע ואח
בס"ד  ונשתדל  הספרדים.  בקהילות  הדורות  פוסקי  רי 

לסדר את הדברים ולהוסיף בהבנת הענין.
מדין השו"ע בסעיף ו' )תרמ"ה( "נקטם ראשו היינו שנק

טמו רוב העלין העליונים פסול. הגה"ה ואם נקטם העלה 
הפוסקים  נחלקו  פסול".  השדרה  על  האמצעי  העליון 
ובאיזה  ורמ"א  בביאור כל הדברים האם נחלקו שו"ע 

אופן דיבר השו"ע לענין רוב העלין.
א( מחלוקת שו"ע רמ"א בלולב שיש בו תיומת אחת 

)ב"ח ולבוש(
בזו.  זו  חולקות  הדעות  ששתי  הוא  השו"ע  פשטות 
עליונים  עלין  ג'  בעל  שהוא  בלולב  מדובר  לכאורה 
ע"י  נגמר  שהלולב  ומיקרי  השדרה,  מראש  שיוצאים 
שלפי  יצא  הדיעות  שנחלקו  נלמד  אם  עלין.  ג'  אותם 
ג' עלין לא נפסל  דעת מרן עד שלא יקטמו ב' מתוך 
שמה  אפילו  כשר,  נקטמה  אחת  רק  אם  אבל  הלולב 
יותר  ועליונה  הבולטת  האמצעית  העלה  הוא  שנקטם 

ממשאר העלין. דין זה נובע מדברי הטור שהחמיר בק
טימת ב' עלין לעומת דעת בעל העיטור שכדי לפסול 
הצריך קטימת הג' עלין, כ"כ הב"ח, וכ"כ הלבוש בדעת 

השו"ע שכוונת "רוב" הוא במספר, וכן הט"ז והגר"א.
אמנם דעת הרמ"א שלולב שיש לו עלה האמצעי עליון 
פסול  נקטם  הוא  אם  תיומת,  הנקרא  האחרים  כלפי 

כדעת הר"ן והרב המגיד.
החמיר  הוא  שאם  הרמ"א,  בדעת  בנוסף  למדו  ועוד 
התיומת,  בקטימת  המגיד(  ורב  )ר"ן  השיטות  כאותם 
קטימה  שמספיק  הקטימה,  בשיעור  כמותם  יחמיר  גם 
הלולב,  את  לפסול  כדי  העלה  אותו  של  שהוא  בכל 
וכן מבואר בד"מ הארוך )ביאה"ל( בריש דבריו. ואע"פ 

משעל השו"ע הרמ"א לא גילה את הפרט של שיעור הק
טימה שהוא בכל שהוא אבל נראה לאחרונים שהרמ"א 
סובר לגמרי כשיטת הר"ן ולכן גם שיעור הקטימה של 
התיומת הוא בכל שהוא. ואולי מה שה שלא הזכיר זאת 
היה לחלוק על מרן  כוונתו  בשו"ע הוא מפני שעיקר 
במה שהכשיר קטימת התיומת כיון שהוא רק עלה א' 
והוא מיעוט כלפי הג' העלין שמיצגים את ראש הלולב, 
ולזה סובר הרמ"א שהיות שהתיומת הוא ראש הלולב 

מפני שהוא העלה האמצעי, קטימתו פוסלת. 
הפוסקים  מחלוקת  שיש  במקום  כלל  שבדרל  ואע"פ 
כותב הרמ"א דעת החולקת בשם "וי"א" , צ"ל שכאן 

מלאו דוקא, או שלא דק )ט"ז( או שכך דרכו בכמה מקו
מות להביא החולקים בלי לשון "וי"א" )מא"מ(, והדבר 

נראה קצת דוחק.
ב( לולב בעל ב' תיומות

היוצאים מראש  עלין  בג'  בלולב שנגמר  נאמר  זה  כל 
השדרה אבל אם הלולב נגמר ע"י ב' תיומות, שיוצאים 
שתיהם במקביל  מראש השדרה, כתבו התוס' והרא"ש 
ב'  נקטמו  לומד בהם הב"י( שהפסול הוא רק אם  )כן 
נזק,  לה  נגרם  השתיים  מתוך  לאחת  אם  אבל  העלין. 

מהדבר תלוי במה שקרה לזה, שאם ניטל כל העלה מה
מקום שיוצא מהשדרה, פסול, משא"כ אם רק נקטמה 

אחת מהן ונשארה השניה שלימה, הלולב כשר.
וצ"ל שאע"פ שבקטימת עלה א' מתוך השנים היה מקום 

מלהחשיב שמקצת ראש הלולב נקטם ודינו לפסול כקטי
מה בכל שהו, בכל זאת הוא כשר מפני שיותר יש מקום 

 HARAV HAGAON RAV SHALOM COHEN שליט״א
 ROSH KOLLEL ZICHRON YOSEF, RAV KEHILAT SIA’H ISRAEL

JERUSALEM

דין נקטם ראשו של לולב 

“ שנקטמו רוב העלין 
העליונים” “פי’ השו”ע מיירי 
בלולבין שהם כלים בג’ עלין 
באמצע וקאמרינן דבקטימת 

רובם דהיינו שנים מהם פסול 
ודלא כבעל העיטור וכו’ ”

לומר שעדיין ראש הלולב מתקיים ע"י העלה הנשאר, 
ובהמשך נבאר יותר את הסברה הזאת.

האמצעית  התיומת  בקטימת  שפוסל  הרמ"א  ובשיטת 
ב'  בעל  הוא  אם  שגם  מאד  מסתבר  א"כ  שהוא  בכל 
התיומות  ב'  של  בקטימה  מספיק  לפסלו  כדי  תיומות, 

שיעור כ"ש בשניהם.
מה שאינו מבואר בדעת מרן מה הוא שיעור הקטימה 
בלולב  אפילו  או  התיומות,  בשתי  לפסול  כדי  הנצרך 
סובר  מרן  הנ"ל  האחרונים  שלדעת  עלין  בג'  שנגמר 
שנפסל ע"י קטימת ב' מהם, מה הוא שיעור הקטימה 
באותם השנים. בשו"ת זרע אמת )ח"ג סי' ע"ב( קובע 
שדין רוב אינו רק לענין מספר העלין אלא גם בשיעור 
של אורך הקטימה , וכך נראה מדברי הביאה"ל, ועי' 
בב"ח שכן לומד מדברי הטור ממה שכתב בשם אביו 
הרא"ש "דברוב קטימת העלין העליונים מיפסל" וכוונת 
ג'(  מתוך  )ב'  העלין  מספר  לענין  חוזר  רק  לא  הרוב 
שבעצמו  ועוד  וצ"ע  הקטימה,  שיעור  לענין  גם  אלא 
נהירא",  לא  בזה  יוסף  הבית  מה שפירש  ש"כל  כותב 
וא"כ למה בשו"ע מרן יפסוק אחרת ממה שפירש בדברי 

הטור.
אחת  תיומת  בעל  בלולב  רמ"א  שו"ע  נחלקו  לא  ג( 

)מאמר מרדכי ונהר שלום(
מצד אחר לבאר את השו"ע הוא ע"פ דברי המאמר מר

ורמ"א,  מרן  נחלקו  שלא  ג'(  )ס"ק  שלום  והנהר  דכי 
ולכן הרמ"א לא הביא את דינו לענין העלה האמצעי 

בשם "י"א".
העמידו האחרונים הנ"ל שכל אחד דיבר בסוג אחר של 
לולב, מרן דיבר על לולב בעל ב' תיומות כמ"ש הב"י 
בדעת התוס' והרא"ש, והרמ"א דיבר על לולב שנגמר 
הב"י  כמ"ש  מכולם  גבוה  והאמצעי  עליונים  עלין  בג' 
בשם הר"ן והרב המגיד. וכך היא פשטות מסקנת הב"י 
והר"ן והרב המגיד  בביאור התוס' והרא"ש מצד אחד 
מצד שני, שאין מחלוקת ביניהם אלא כל אחד דיבר על 

סוג לולב אחר.
רוב  שנקטמו  היינו  ראשו  "נקטם  השו"ע  יוצא שלשון 
מרן  תיומות,  ב'  של  בלולב  שמיירי  העליונים"  העלין 
סובר ששיעור הקטימה אינו פוסל בכל שהוא אלא צריך 

משכל א' מהעלין יקטם ברובה, רוב אורך אותם ב' הע
לין. וכן למדו בכוונת הטור בשם אביו הרא"ש שחולק 
על בעל העיטור שכדי לפסול מצריך ששיעור הקטימה 
יהיה של כל אורך העלה עד השדרה, והרא"ש סובר 

שרובו ככולו.
הב"י. לשון  בדברי  רואה שכן למדו  בדבריהם  המעיין 
שנקטם  העיטור  הב.  שי'  שהביא  )לאחר  הוא  הטור 
הוא בג' העלין עד השדרה( "ואדוני אבי הרא"ש ז"ל 
וכותב  מיפסל",  העליונים  העלין  קטימת  דברוב  פירש 
עליו הב"י "ואע"פ שזה שכתב רבינו בשם הרא"ש אינו 
מבואר בדבריו בהדיא", והבינו שהכוונה במה שמוסיף 
הטור ענין של רוב בקטימת העלין, ועל זה מישב הב"י 
פסול  רובן  בקטימת  דודאי  רבינו  "וסובר  תירוצים  ב' 
דבכל מקום רובו ככולו וכו' ואפשר לפרש דברי רבינו 
מיפסל  העליונים  עלין  קטימת  דברוב  להרא"ש  שכתב 
שמצריך  העיטור  כבעל  ודלא  פסול  מהם  שנים  היינו 

שיקטמו כל השלשה".
"רוב"  יוצא ששתי התירוצים באים לבאר הכוונה של 

מאצל הטור, לת' הראשון רוב הכוונה שיעור באורך הק
מטימה של העלין ולתי' השני הכוונה של רוב הוא במס

פר העלין, ולמדו האחרונים הנ"ל שגם אם הכוונה כתי' 

עדיין  אבל  פסול  ג'  מתוך  עלין  ב'  יקטמו  השני שאם 
סוברים מהכלל של "רובו ככולו" לענין שיעור הקטימה 

ואם נקטמו ב' העלין בכל שהוא הלולב עדיין כשר.
לפי זה כשהשו"ע כתב "נקטם ראשו היינו שנקטמו רוב 
העלין העליונים" ושינה במקצת את לשון הטור שכתב 
"דברוב קטימת העלין העליונים", כוונת מרן היה לציין 
יותר על שיעור הקטימה וכתירוצו הראשון בב"י, ולא 
כ"כ על מספר העלין שנקטמו, והוא מפני שמדברים על 
ולכן אע"פ שכדי לפסול  ב' תיומות  לולב שנגמר ע"י 
צריך בב' העלין יהיו קטומים אבל צריך גם שהשיעור 

משל הקטימה יהיה ברוב העלין, שרובו ככולו אבל בלו
לב שנגמר ע"י ג' עלין לא דיבר מרן ולכן לא ראה צורך 

לפסוק כהראשונים החולקים על הבעל העיטור.
ד( מה שיש להשיג קצת על הפירוש הזה

לכאורה אם מרן שינה מלשון הטור וכתב לשון משלו, 
צריך  היה  הקטימה  שיעור  על  לציין  היה  כוונתו  אם 

מלהוסיף "נקטם ראשו היינו שנקטמו רוב של העלין הע
האורך  שיעור  על  חוזר  שהרוב  מבינים  שאז  ליונים" 
העליונים"  העלין  רוב  שנקטמו   " והלשון  העלין,  של 
מורה יותר על מספר של העלין ממה שמורה על שיעור 

הקטימה.
הרמ"א  והנ"ש,  המא"מ  של  ביאורם  שלפי  י"ל  ועוד 

משדיבר על לולב שנגמר בג' עלין עליונים, והעלה האמ
צעי נחשב לראש הלולב הוא דין לכו"ע שגם מרן יסכים 
כן  לענין שיעור הקטימה  יפסול אבל  ובקטימתו  אליו 
נחלקו הדעות בין מרן לרמ"א, שלפי מרן רק אם נקטם 
רוב אותו העלה פסול, ולדעת הרמ"א פוסל אפילו בכל 
הזכיר שחולק על  וא"כ צ"ע למה הרמ"א לא  שהוא, 
דברי  עיקר  שהרי  ל"ד  לומר  א"א  וכאן  בזה,  השו"ע 
השו"ע חוזר על שיעור הקטימה שלדעת הרא"ש אם 
זה היה צריך הרמ"א  ועל  ב' העלין פסול  רוב  נקטמו 

לחלוק ולומר ששיעור הקטימה הוא בכל שהוא.
ה( ביאור בדברי הב"י

מהמעיין בב"י יראה שלאחר שטען על הטור שמה שכו
מישב  להדיא,  בדבריו  מבואר  אינו  הרא"ש  בשם  תב 
הב"י בכוונת הטור "נראה שטעמו מפני שהרא"ש כתב 
על מה שפירש שנקטם ראשו היינו רוב העלין שהלשון 
דחוק, לא ראה רבינו להזכיר אותו פירוש" והכוונה על 
תירוץ הראשון של התוס' והרא"ש בקושיתם מה הוא 
ההבדל בין ניטלה התיומת לנקטם, ואמרו שנקטם חוזר 
על רוב העלין של הלולב שאצלם נקטם הראש שלהם, 
וממה שהרא"ש כתב שהוא תירוץ דחוק לכן הטור לא 

ראה צורך להביאו. 
מאלא שעדיין צריך להבין מה הוא הלשון של "רוב קטי

עיקר  תפס  "ולכן  הב"י  ומישב  העליונים",  העלין  מת 
דבריו האחרונים )של הרא"ש, והוא התי' הג' "אי נמי 
אלא  מיפסלא  לא  דבנקטם  התיומת  מן  אחת  בניטלה 
בשתיהן"( וסובר רבינו דודאי בקטימת רובן פסול דבכל 
מקום רובו ככולו וכו'" והכוונה שבא הב"י לבאר מה 
השלישי  שבתירוצו  הרא"ש,  דברי  מתוך  ראה  שהטור 
שבא לחלק בין נטלה לנקטם, אע"פ שנטלה חמור יותר 
מנקטם אבל אין מקילים בנקטם עד כ"כ שרק אם נקטמו 
רוב העלין של הלולב רק בכה"ג יהיה פסול, אלא למד 
הלולב,  של  העליונים  העלין  על  חוזר  שנקטם  הטור 
"עלין האמצעיים  כמו שכותב הרא"ש בתחילת דבריו 
היוצאים מראש השדרה" וממה שכתב הרא"ש שמדובר 
על "בשני העלין האמצעיים וכו'" למד הטור שהכוונה 
שהם שני עלין מתוך שלוש והם הרוב שאותם העלין 

האמצעיים, ולכן אין צורך שיקטמו כל ג' העלין אלא 
מספיק שנים מתוך שלוש והוא מדין רוב.

מה  ע"פ  הטור  לשון  את  אח"כ  לבאר  ממשיך  והב"י 
שכתב הב"י מקודם בכוונת הטור "ואפשר לפרש דברי 
העליונים  עלין  קטימת  דברוב  להרא"ש  שכתב  רבינו 

ממיפסל היינו שנים מהם פסול ודלא כבעל העיטור שמ
להביא  הב"י  כוונת  ואין  השלשה"  כל  שיקטמו  צריך 
תירוץ וישוב חדש בדברי הטור אלא הכל הוא המשך 
א' עם מה שכתב מקודם בכוונת הטור, אלא שעכשיו 
בא לבאר את לשונו של הטור ע"פ מה שכתב בכוונתו.

יוצא שהב"י לא עסק כלל בשיעור אורך הקטימה וכל 
ע"פ  ומסקנתו  שנקטמו,  העלין  מספר  לענין  כוונתו 
ביאורו של הרא"ש והטור שהפסול אינו בקטימת רוב 
העלין של הלולב וגם לא בקטימת כל העלין העליונים 
אלא ברובם של אותם העלין העליונים ולכן ראה הטור 

משיחלוק הרא"ש על דברי הבעל העיטור שמצריך קטי
מת כל אותם העלין.

הדברים מתבארים עוד ע"פ הנ"ל בהמשך דברי הב"י, 
שלאחר ביאורו בטור הביא הב"י את דברי הר"ן שחלק 
על הראב"ד שהפסול של נקטם חוזר על העלין ולא על 
השדרה "אלא שיש אומרים שאינו נפסל בקטימת עלין 
שלו"  עלין  רוב  שנקטמו  אלא  בלבד  שלו  האמצעיים 
והרא"ש  התוס'  של  הראשון  כהתירוץ  היא  זו  שיטה 
יהיו  הלולב  של  העלין  כל  שרוב  צריך  לפסול  שכדי 

מקטומים. ועל זה טוען הר"ן "ואין זה במשמע מדקת
יש לפסול בקטמת ראשו בכל  ולפיכך  נקטם ראשו  ני 
שהוא וכו'" וכן הביא הב"י בשם הר' המגיד "שהפירוש 

מהנכון הוא שנקטם ראש העלה העליון שבו כלה הלו
אותם  כנגד  להחמיר  באים  והמ"מ  שהר"ן  יוצא  לב", 
יותר  השיטות שסוברים שמספר העלין שנקטמים הוא 

ממא' שהוא העלה העליון, ועל זה כותב הב"י שלא נח
לקו עם התוס' והרא"ש מפני שהר"ן והמ"מ דיברו על 
לולב שכלה בג' עלין והאמצעי העליון הוא נקרא ראש 
הלולב והרא"ש דיבר על לולב שכלה בב' עלין ושניהם 

נקראו ראש הלולב ורק אם נקטמו שניהם פסול.
יוצא שכל עיסוקו של הב"י בסוגית הנקטם הוא במספר 

מהעלין שנקטמו ולא בשיעור הקטימה, ואם דבריו הרא
שונים בדברי הטור היו חוזרים לענין שיעור הקטימה 
ולכן מה שכותב שם "דבנקטם לא מיפסל אלא בקטימת 
שני העלין" הכוונה בלולב שכלה בשתי תיומות הדבר 
מחדש  הר"ן  דברי  את  לאחר שהביא  מפני שרק  צ"ע 
הב"י שהרא"ש דיבר על לולב כזה שכלה בב' תיומות, 
דבר שלא ידענו עד כה. ע"כ שגם שם כוונת הב"י לומר 

משהרא"ש שדיבר על לולב שיש לו ג' עלין עליונים מח
מיר בקטימתם ובקטימת ב' מתוך ג' פוסל, ובא לאפוקי 
מתירוצו הראשון שלו )כמו הר"ן( שלא נקל עד שלא 
יקטמו רוב עלי הלולב, וגם בא לאפוקי מדברי הבעל 

העיטור כמ"ש אח"כ הב"י.
אלא שיוצא מדברי הב"י שיש ב' אופנים בביאור דברי 
עלין  ג'  ע"י  שכלה  שבלולב  הטור  ע"פ  א'  הרא"ש, 
השני  והביאור  העלין  רוב  קטימת  ע"י  נפסל  עליונים 
ולכן  בדברי הרא"ש  "רוב"  להוסיף המילה  צורך  ללא 

ממדובר בלולב שכלה בב' תיומות וכשיקטמו שניהם יפ
מסול הלולב. אלא ממה שלא הזכיר בביאורו השני בדב

רי הרא"ש שיש מי שחולק לענין קטימת העלה העליון 
ואע"פ שכדי  לכך,  יסכים  הטור  האמצעי, משמע שגם 
לפסול בלולב שכלה בג' עלים מספיק ב' ובתוכם יכול 

מלהיות האמצעי, צ"ל שהטור דיבר בלולב שהעלה האמ
צעי אינו עולה יותר משאר העלין ואינו נחשב לראש 

הלולב, ולכן בכה"ג כשב' מתוך ג' עלין נקטמו פסול.
ו( לא דיברו בשו"ע על לולב בעל ב' תיומות )בית דוד(

מרן  נחלקו  שלא  נקט  גם  תמ"ו(  )סי'  דוד  בית  בס' 
כתב  לא  הנ"ל שהב"י  כדברינו  יוצא  ומדבריו  ורמ"א, 
ב' תירוצים בביאור דברי הטור אלא הכל ישוב א' וכל 

הנידון של נקטם הוא לענין מספר העלין.
מתחיל לדייק הב"ד מלשון השו"ע "שנקטמו רוב העלין 

בג'  מיירי בלולבין שהם כלים  "פי' השו"ע  העליונים" 
שנים  דהיינו  רובם  דבקטימת  וקאמרינן  באמצע  עלין 
אם  שגם  יוצא  וכו'".  העיטור  כבעל  ודלא  פסול  מהם 
כהרמ"א,  דלא  כשר,  הלולב  האמצעית  התיומת  נקטם 
וכמו שבהתחלה חשב הב"י שנחלקו בזה הרא"ש והר"ן. 
אלא ממה שהרמ"א לא כתב בשם "י"א" משמע שלא 
שאינו  נראה  "לכן  הב"ד  של  וז"ל  השו"ע,  על  נחלק 

מחולק אלא מיירי מור"ם בלולבים שכלים בעלה א' בא
עם  עולין  אינם  זו  צדדיו של  עלין שבשני  והב'  מצע 
זו בשוה מעקרן אלא הוי עיקרן למטה מעקרו של זו 
א',  כי אין שם אלא  ולכך פסול באחת לבד  האמצעי 
ובב"י מבואר דיש לולבים שהם כלים בב' עלין באמצע 

ובהו לא מפסל אלא בקטמו שניהם".
לולב  ויש  עלין  בג'  הנגמר  לולב  שיש  מדבריו  יוצא 
דיבר  השו"ע  עלין.  בב'  שנגמר  ויש  א'  בעלה  שנגמר 
בלולב שנגמר בג' עלין והרמ"א בזה שנגמר בעלה א', 
האלו  מהב'  וגבוה  עליון  הוא  האמצעי  שהעלה  מפני 
שבצידו )וכן לומד הזרע אמת בדעת הב"ד(. לכן סובר 

מהשו"ע שאם האמצעי אינו גבוה יותר מהאחרים שבצי
דו, לא נחשב שהעלה האמצעי קרוי ראש הלולב אלא 
לפסול  וכדי  הלולב  ראש  נקראו  עלין  הג'  אותם  כל 
צריך שרוב ראשו נקטם והם ב' מתוך ג', משא"כ לדעת 
הוא  רק  כולם,  מעל  בולט  האמצעי  כשהעלה  הרמ"א 
לכו"ע.  דין  והוא  נפסל הלולב  ובקטמתו  תיומת  נקרא 
אמנם דין הלולב שנגמר בב' עלין לא הובא אלא בב"י, 
ובזה אין הפסול תלוי ברוב או בקטימת עלה א' אלא 

צריך בב' העלין יקטמו כדי לפסול את הלולב.
עלין,  בג'  הנגמר  הלולב  בפסול  מקרים  ב'  שיש  יוצא 
שהאמצעי  מפני  העלין  הג'  בכל  בנוי  הלולב  כשראש 
אינו גבוה מהאחרים, פסול הנקטם יהיה ברוב עלין )ב' 
ג'(, ואם נקטם רק עלה א' אפילו שהוא העלה  מתוך 
האמצעי כשר, מפני שעדיין רוב ראש הלולב מתקיים 

מע"י שאר העלין. אבל אם שהאמצעי גבוה משאר הע
ואם  הלולב  לראש  נחשבת  הלולב  תיומת  אותה  לין, 

נקטמה לבדה היא פוסלת. 
והיה מקום לומר בדעתו של הב"ד שילמד בדעת הב"י 
ששיעור בכל סוגי הקטימות יפסול אפילו כ"ש )עי' נהר 
שלום שמסתפק בזה(, ממה שכותב הב"י שמודים התוס' 
מפורש  אמרו  הראשונים  ואלו  והמ"מ,  לר"ן  והרא"ש 
לחוש לקטימת כ"ש, ולא הוזכר כלל השיעור של רוב 
העלה כדי לפסול והרוב שהוזכר הוא רק לענין המספר, 
ובסתימת הרמ"א נראה שגם הוא לא ראה לחלוק על 

מרן בזה.
הוא  התיומת  מתי  ז( 

ראש הלולב
הבית  דברי  פי  על 
דוד יוצא שלא תמיד 
העלה האמצעי נחשב 

שבמ הלולב,  מלראש 
קום שג' העלין שווים 
שלושת  כל  בגובהם 
לראש  נחשבו  העלין 
הלולב ולא רק העלה 
הכלל  ולכן  האמצעי, 

מהעולה הוא שכדי לק
בוע מה הוא "ראשו" 
שבקטימתו  לולב  של 
הדבר  הלולב,  נפסל 

תלוי בגובה העלין.
הלולב  ראש  זה  לפי 
הנ"ל  הראשונים  ע"פ 
אלא  השדרה  אינה 
רא"ש  )תוס',  העלין 
כראב"ד(,  דלא  ור"ן 
תנאים  ב'  עוד  וצריך 
הוא  מה  לקבוע  כדי 

מאותו ראש, א' שיצאו מראש השדרה "שני עלין האמ
ותנאי  רא"ש(  )תוס',  השדרה"  מראש  היוצאין  צעיים 

מב' גובה העלין. וז"ל הרא"ש "לולב לעולם העלין עו
לין למעלה ויוצאין מראש השדרה הלכך ראש העלין 
כוונתו  למעלה  העולין  לשון  לכאורה  ראשו",  נקראין 
מבוסס  שעליו  )כט:,  הריטב"א  וז"ל  העלין.  גובה  על 
בגוף השדרה, שאינו  אינו  ודאי  ראשו  "דנקטם  הר"ן( 
הדר כשנקטמו העלין שעל ראש השדרה ]תנאי א'[ וכו' 
אלא דנקטם ראשו היינו שנקטם העלה העליון האמצעי 
העולה על כלם שהוא ודאי ראש לולב" והוא תנאי ב', 
שאינו מספיק שיצא התיומת מראש השדרה אלא צריך 
הוא לעלות על כל שאר העלין, ולכאורה הכוונה של 
לעלות עליהם פירושו לאחר שיוצא מהשדרה ממשיך 
שבצידה  העלין  הב'  את  שעוקפת  עד  בגובה  לעלות 
)שגם הם יצאו מראש השדרה במקצת(. וכן נראה לשון 
הב"י בתיאור הלולבים שכלים בג' עלין באמצע "דכיון 
שהעלין העליונים הם שלשה, האמצעי שבהם לבדו הוא 
הנקרא ראש הלולב" ועל פי הריטב"א והבית דוד הוא 

מפני שאותו עלה עולה על כולם בגובה יותר מכולם.
ופעמים מצוי לולב שהעלה האמצעי נמוך יותר מאלו 

משבצדדים, ולכאורה הוא דומה לנידון שאין לעלה האמ
צעי את המעלה להיות ראש הלולב אע"פ שבמציאות 
הוא כן תיומת, מפני שאינו גבוה יותר משאר העלין . 
וכן י"ל מסברה שלדעת הר"ן שהשוו את ראש הלולב 
לראש האתרוג, אם אצל האתרוג חשיבות החוטם נמדד 
על פי המקום באתרוג שהאדם רואה ראשון, הוא הדין 
צריך להיות אצל הלולב ולכאורה רק מה שגבוה יותר 
הוא מה שבולט ולא מה שהאדם צריך לחפש בין העלין 
איזה הוא היוצא מראש השדרה. ואפילו לדעת הרא"ש 
שלא השוו ראש הלולב לראש האתרוג אבל נראה לומר 
שממה שלא נחלק הרא"ש על הר"ן כמו שלמד הב"י, 
וא"כ יסכים הרא"ש שבג' עלין היוצאים מראש השדרה, 
התיומת נחשב לראש הלולב בזה שהיא הגבוה מכולם.

ח( נקטם דף אחד מהתיומת 
ע"פ הנאמר הבית דוד דן בענין לולב בעל תיומת אחת 
כשהיא גבוה יותר מכולם והיא ראש הלולב, אם דף א' 
מתוך הב' דפים שיש לעלה, נקטם. נטייתו של הבית 
בלולב  הראש  כל  נקטם  "דבעינן  להכשיר  הוא  דוד 
שכלה בב' עלין דבעינן שנקטמו שניהם משום דשניהם 
הוו ראש א' ה"נ העלה האחת בב' דפיו הוי ראש א' וכל 

משלא נקטם כל הראש כשר" יוצא שאין הבדל בין הני
דונים ובין אם הלולב בעל ב' תיומות או כשהוא בעל ג' 



עלין )והאמצעי אינו גבוה משאר העלין( אפשר לקיים 
שם ראש הלולב ע"י הנשאר, וכשר כל זמן שלא נקטם 
רוב ראשו של לולב, כמו כן בנד"ד ראש הלולב מתקיים 

ע"י העלה שלא נקטם והוא הדף הנשאר.
וכן שוב כותב בסי' תמ"ח ע"פ מסקנת הב"י הנ"ל שאין 
ב'  בעל  לולב  על  שדיבר  והרא"ש  ראשונים  מחלוקת 
טעמא  "ובודאי  שתיהם  נקטמו  אם  רק  פוסל  תיומות 
משום דהב' עלין הם ראש א' וכשלא נקטם רק א' מהן 

ונק קיים  הראש  דחצי  משום  ראשו  נקטם  חשיב  מלא 
טם ראשו ולא חצי ראש בעינן וא"כ מינה נמי בכלה 
בעלה כי האי דנ"ד דמה שנקטם הוא ראש א' מהתיומת 

והתיומת האחר שלם כשר וכו'".
אמנם הבית דוד מיד אח"כ חזר בו ופוסל כשנקטם דף 
א' מהתיומת ומחלק בין הנידונים "שכיון שנשאר חצי 
א' מכפל  גרוע שהוא  הוא  זה  ראש שלם שחצי ראש 

מהעלין שהוא שם פסול שהרי העלין צריכין להיות דבו
קין מגבן וכשנשאר יחידי הוי הנשאר דבר של שם פסול 
היא  קיים  הנשאר  דהעלה  עלין  בב'  בכלה  כן  משאין 
עלה גמורה בב' כפליו וכו' דאותו הכפל שנשאר שלם 

אינו חשוב כלום שאין לו שם עלה".
מבואר שהפסול של נקטם הוא מפני שאין ללולב ראש 
וגם חצי ראש מקרי ראש אלא שתלוי איזה חצי ראש 
נשאר לולב, שאם הוא נגמר ע"י ב' תיומות כשנקטם 
א' מהן ניתן לקיים שם של ראש ע"י התיומת שנשארה 
וכיון שאותו עלה שלם ואין בעצמו חיסרון כלל, עדיין 
ראשו של שלולב קיים. ואין לומר שאם יש ללולב ב' 
תיומות נחשב שיש ללולב ב' ראשים, אלא לעולם שתי 
העלין יחד הם ראש א' של הלולב ואפילו הכי חיסרון 

של חצי ראש אינו מהוה פסול.
משא"כ אם ללולב יש רק תיומת א' ואותו עלה הוא כל 

מראשו של הלולב, כשנקטם דף א' ממנו, אין לעלה הנ
שאר שם של עלה, משום שכל עלה של לולב בנוי רק 
ע"י כפל הדפים, ואם נחסר כפל א' לעלה כיון שעלה 
שגודל בצורה כזאת יש לו שם פסול לכן נחשב כאילו 
אין כאן עלה, או במילים אחרות יש כאן חצי עלה ואין 

כאן חצי ראש, ולכן פסול.
ט( נקטם א' מדפי התיומת פסול גם לפי הב"י

הבית דוד מדייק את דינו להחמיר מדברי הב"י, בסוף 
מדבריו כשרצה להעמיד שאין מחלוקת רא"ש ור"ן. של

שון הרא"ש )וכן בתוס'( בישובם הג' במה הוא ההבדל 
בין ניטלה לנקטם, כותב "א"נ בניטלה אחת מן התיומת 

דבנקטם לא מפסלא אלא בשתיהן".
ויש להסתפק בכוונתו כשאומר "אחת מן התיומת", שמא 
מדובר כשיש ללולב תיומת א', ולכן מה שנקטם הוא א' 
מדפי התיומת ועל זה אומר הרא"ש שהוא כשר, ו"אחת 
מן התיומת" פי' אחת מדפי התיומת. או שהכוונה היא 
הרא"ש  שמכשיר  ומה  תיומות  ב'  בעל  בלולב  מדובר 
ו"אחת מן  הוא רק אם נקטם א' מאותם הב' תיומות, 
התיומת" פי' אחת מהתיומות כפשוטו, משא"כ אם היה 
ללולב תיומת א' לא הכשיר הרא"ש בנקטם א' מדפיו. 
והב"י בא לאפוקי מההבנה הראשונה וכותב "אין סברה 
לומר דכולהו אעלה אחד אמצעי קיימי ומאי דקרו ליה 
התוס' והרא"ש שניים היינו משום דאם יחלקו לעשותם 
יוצא,  הב"י  שמדברי  ברור  לכן  שניים".  הו"ל  חופיא 
לפי מה לומד הב"ד, שאת הקולא שדיבר עליה הרא"ש 

משאם נקטם א' מן התיומות לא כולל את הלולב שנג
מר בעלה א' ווכשא' מדפי אותו התיומת נקטם ובכה"ג 

פסול.
אמנם בשו"ת זרע אמת )ח"ג סי' ע"ב( לומד מפשטות 
לשון התוס' והרא"ש כהצד הראשון ו"אחת מן התיומת" 
פי' אחת מדפי התיומת, שלכן כשנקטם דף א' מהתיומת 
הלולב עדיין כשר. וטוען הזרע אמת שמה שהב"י רצה 
בדרך  רק  הוא  בין הראשונים  להעמיד שאין מחלוקת 
אפשר, והעיקר שכן יש מחלוקת בין הראשונים, ולכן 

מלא התייחס הז"א למה שדייק הב"ד מדברי הב"י, שדב
רים אלו נאמרו לפי הצד שאין בהם מחלוקת .

ומפשטות דברי הב"י למעיין, הדברים נראים קצת מן 
הדוחק להעמיד אותם על דרך הז"א, מפני שמרן מזכיר 

מאת הכרעתו בביאור הראשונים מצד הסברה, ולפי הס
תכלותו לא נראה לו להכשיר בנקטם א' מדפי התיומת, 
וזו היא סברתו החיצונית של הב"י, והיאך אפשר לומר 

שלדינא הוא יסכים להכשיר.
י( חילוק בין נחלק ונקטם לנקטם לבד

הזכרנו שנראה שהבית דוד חזר בו בסי' תמ"ח ופוסל 
אלא  תמ"ו,  בסי'  כמ"ש  דלא  מהתיומת  א'  דף  בנקטם 

משהיה מקום גדול לישב דבריו ולומר שיש כאן ב' מי
קירם שונים.

בעלה  שלו  התיומת  שנחלקה  "לולב  תמ"ח  בסי'  וז"ל 
האמצעי ונקטם ראש העלה האחד מן התיומת והעלה 

מהב' שלם" לכאורה מדובר בציור איפה שהתיומת האמ
צעית קודם כל נחלקה באמצעיתה ולאחר ששתי העלים 
נפרדו ונראים כב' עלים, א' מהם ניקטם. משא"כ בסי' 
תמ"ו מדובר שהעלה האמצעי עדיין כפול מפני שהב' 
העלין הטבעיים של התיומת מוחזקים דבוקים בגב של 
החלק  רק  אם  ולכן  העלה,  על  פסול  שם  ואין  העלה 

העליון של התיומת נקטם אפילו שהוא דף א', כשר.
יוצא שאם עדיין העלה שומר על צורת הגדילה הרגילה 
ודבוקים  כפולים  שהם  הלולב  של  העלין  כשאר  שלו 

שמ ראש  לתיומת  יש  שעדיין  לומר  ניתן  א"כ  מבגבן, 
והבית  ראש  מיקרי  ראש  וחצי  העלה  חצי  ע"י  תקיים 
דוד לעולם לא חזר בו מסברתו הראשונה בסי' תמ"ו, 
משא"כ אם נחלקה התיומת אע"פ שרק אם נחלקים רוב 
שמחשיב  מה  שני  מצד  אבל  פסול  הלולב  של  העלין 
את התיומת שלימה הוא מפני שנראים ב' העלין שפעם 
היו דבוקים ולכן אין עדיין שם פסול עליו, ואם נקטם 
א' מהם אין כבר דבר שיוכיח שהתיומת גדלה כשאר 
העלין ולכן יש כאן שם פסול עליה וכאילו אין עלה 

ופסול כמו שכותב בסי' תמ"ח.
"אין סברה  וכן נראה ממה שדייק הב"ד מלשון הב"י 
לומר דכולהו אעלה אחד אמצעי קיימי ומאי דקרו ליה 

מהתוס' והרא"ש שניים היינו משום דאם יחלקו לעשו
תם חופיא הו"ל שניים" משמע שרק בכה"ג שנחלקה 
התיומת ונעשתה כחופיא, אז אם רק נקטם עלה א' ממה 

שנחלקה התיומת לב', פסול.

י"א( ההבדל בין נקטמה התיומת כולה לנקטם דף אחד 
ממנה

בספר בית השואבה )הל' השייכים ללולב דין י'( ציטט 
בביאור  הב"ד  על  שחולק  במה  אמת  הזרע  דברי  את 
השו"ע שאם הלולב נגמר ע"י ג' עלין בין אם האמצעי 
גבוה מכולם או לא, לעולם הפסול של נקטם הוא רק 

האמ אם  אבל  הג'  מתוך  ב'  העלין,  רוב  נקטמו  מאם 
הרמ"א  לדעת  משא"כ  כשר  עדיין  לעולם  נקטם  צעי 
דבריו  והובאו  התיומת,  בנקטמה  ופסל  כהר"ן  שפסק 

בכף החיים )אות ל"ט(.
את  י"ב(  )דין  השואבה  הבית  הביא  שני  שמצד  אלא 

מחומרתו של הבית דוד בסי' תמ"ח בנקטם דף א' מה
מ"ב(,  )אות  החיים  הכף  הביא  וכן  האמצעית,  תיומת 

דלא כהזרע אמת הנ"ל.
ולכאורה הדברים מרפסאן איגרא, שנראים כסותרים זה 
את זה, שאם בלולב שיש עלה אמצעי שגבוה מכולם 
כשכולו נקטם כשר, משום שנשאר הלולב מהודר מכח 
שאר העלין העליונים, למה לא נוכל לומר את זה גם 
לענין העלה האמצעי עצמו כשנקטם דף א' ממנו, שאין 
כל הראש נחשב לנקטם אלא רק מקצתו ושאר העלין 

מקיימים את שם ראשו של לולב.
ע"כ צ"ל שהסברה לחלק היא ע"פ מה שכותבים התוס' 
פסול  בין  לחלק  שיש  במה  השני  בישובם  והרא"ש 
לאשמועינן  איצטרך  דניטלה  "וי"ל  לנקטם  ניטלה  של 
כל  שאם  שהכוונה  מנקטם",  יותר  הדר  דהוי  דסד"א 
העלה האמצעי ניטלה ממקומה החיסרון בהידור אינו 
סוף  כל  שסוף  שאע"פ  נקטם  אם  משא"כ  כ"כ,  נרגש 

ובולט  מוכח  בהדר  החיסרון  אבל  קיים  עדיין  העלה 
מתוכו, שמוכח החיסרון בזה שהעלה ניכר שהוא חתוך, 
וקמ"ל שהקטימה אינו חיסרון בהידור כ"כ כמו הנטילה 
משום שבזה שהעלה נמוך יותר מהאחרים ע"י קטימתו 
האחרים  שהעלין  בהידור,  חיסרון  כ"כ  נחשב  זה  אין 

מחפים על אותו עלה הקטום.
מלומדים מכאן שכל שרושם הקטימה בולט יותר, החי
מסרון בהידור גדול יותר. לפי זה אפשר לומר שאם הנ

קטם הוא מתוך התיומת עצמה, שדף א' ממנה נקטם, 
העלה  מתוך  נראית  שהקטימה  ביותר,  בולט  החיסרון 
עצמו ע"י מה שדף א' נמוך מהדף השני, ואותה קטימה 
ולקלקול  התיומת  של  ביופיה  חיסרון  על  יותר  מורה 
הזה גם שאר העלין לא יכולים לעזור מכיון שהקטימה 
והחיסרון בהידור בולט במקום  בולטת בתיומת עצמה 

ראש הלולב עצמו .
ולפי זה אליבא דהבית השואבה לא יהיה הבדל בפסול 
כשנקטם דף א' בין אם נחלקה התיומת לפני הקטימה 
כאן  יש  א"כ  ניכרת  שהקטימה  כיון  נחלקה,  בלא  או 
חיסרון בהידור בראש הלולב, דלא כמו שדייקנו מדברי 

הבית דוד.
י"ב( דימיון ראש הלולב לחוטמו של אתרוג

מויש מקום להוסיף שהמחלוקת הנ"ל מבוססת על מחלו
מקת אחרת בין הראשונים. הר"ן הביא את דברי הירו

שלמי שעשו את ראש הלולב כחוטמו של אתרוג, וכמו 
שבאתרוג כל פסול אפילו בכל שהוא שנמצא על חוטמו 
פוסל, הוא הדין אצל תיומת של הלולב, לכן אם נקטם 
על  שמסתכלים  מפני  היא  והסיבה  פסול.  שהוא  בכל 
ראשו של הלולב כמקום בפני עצמו ולא ביחס לשאר 

מהלולב, שהחיסרון ביופיו בראש הלולב גם מורגש בק
טימת כ"ש.

ולפי הבית השואבה שלמד בדעת השו"ע )כהזרע אמת 
ועוד(, שלולב בעל ג' עלין עליונים, ראש הלולב בנוי 
ע"י אותם הג' העלין, אע"פ שהאמצעית גבוה מכולם. 
ואע"פ שע"י שנקטם התיומת יש כאן פגם של כל שהוא 
בראש הלולב אבל אין זה דומה לאתרוג, מפני שבנקטם 
עדיין מתקיים שם ראש הלולב באופן מהודר ע"י שאר 
העלין, והחיסרון של עלה א' אינו חיסרון שבולט כ"כ 
משא"כ אצל האתרוג שכל חיסרון שיש עליו בולט לעין 
ולכן  הלולב  אצל  כמו  עליו  דבר שמחפה  ואין  האדם 

בכל שהוא פוסל.
לכן מובן מה שחילקנו בדעת הבית השואבה שאם דף 
בולט מתוך  פסול מפני שהחיסרון  נקטם  א' מהתיומת 
ושאר העלין לא מספיקים לחפות על  התיומת עצמה 
אותו חיסרון. והיה מקום להסתפק לפי שיטתו בלולב 
בעל ב' תיומות ששוות בגובהם, וה"ה בג' תיומות כשאין 
א' יותר גבוה מהאחרות, האם כשאצל אחד מהם נחסר 
דף אחד יהיה פסול כיון שניכר החיסרון, והיא חומרה 
יהיה בולט  והמסתבר לומר שצריך שהחיסרון  גדולה. 

מביותר כדי לפסול וזה רק אם בתיומת שהיא גבוה מכו
לם, אצלה נקטם דף א'.

הלולב  ראש  להשוות  לומד  שאינו  הרא"ש  דעת  אבל 
לחוטמו של אתרוג, אע"פ שאין מחלוקת בין הרא"ש 
לר"ן ולענין נקטמה התיומת האמצעית שפסול לכו"ע 
לראש  נחשבת  שהיא  כיון  הב"י  מסקת  פשטות  כפי 
הלולב אבל הרא"ש הפסול הוא מצד חיסרון בשלמות 
הלולב, שאם אין לו ראש אינו הדר. ומובן שלא רק אם 

מהעלה כולו נקטם פסול אלא גם כשנקטם דף א' מה
תיומת משום שנחשב שאין כאן עלה, ואם אין עלה אין 
ראש. ולפי זה שיעור הקטמה לפסול גם לפי הרא"ש 
יהיה בכל שהוא, לא מצד דימיונו לאתרוג, אלא מפני 

שאפילו בכ"ש איבד הלולב את ראשו .
ורק בלולב שהוא בעל ג' תיומות ששוות בגובהם שאז 
ג' העלין, לא יפסול  ראש הלולב נבנה ע"י כל אותם 
בקטימת א' מהם אע"פ שיש כאן קטימת כ"ש של ראש 

הלולב, מפני שראש הלולב מתקיים ע"י שאר העלין.

י"ג( לדינא
גבוהה  האמצעית  שהתיומת  שבלולב  נראה  לדינא 
משאר העלין שצריך לחוש לדברי הב"ד שנטה להחמיר 

מבשני המקרים, בין אם נקטמה התיומת האמצעית בכו
לה ובין אם נקטמה אפילו במקצתה פי' דף א' ממנה, 
וכפי שהוכיח מהב"י. כן ציין לדבריו הברכי יוסף ללא 

חולק .
אלא שבחומרה הזאת של נקטם דף א' מהתיומת היא 
רק כשלפני שנקטמה כבר נחלקה התיומת לשניים אבל 
אם עדיין התיומת כפולה ודבוקה בגבה, בכה"ג גם אם 

מדף א' נקטם מתוך התיומת כשר, וכן הביא להקל הבכו
רי יעקב )ס"ק ט"ז( בשם הב"ד . אמנם לפי דעת הבית 
השואבה גם בכה"ג פסול אבל נראה לכריע יותר כהב"ד 

כיון שלשון הב"י מורה כמותו.
נחלקו  שלא  משום  השו"ע,  יחמיר  כ"ש  בקטימת  גם 
הדעות, דלא כמו שלמדו בשו"ע המ"ב והמא"מ, כ"א 
לפי פירושו. ולדינא המא"מ גם חשש לשיטת הרמ"א 
)לפי פירושו( לקטימת התיומת בכ"ש )ועוד יש לצרף 

מאת דעתם של הז"א והב. השואבה שבדין שיעור הק
טימה הסכימו שבדעת השו"ע שהוא בכל שהוא אלא 
שסוברים שצריך שהקטימה תהיה ברוב העלין העליונים 

]במספר[(.
ולענין פירוש השו"ע גם הברכי יוסף ציין למש"כ הב"ד 
לרמ"א,  מרן  בין  מחלוקת  שאין  שהכוונה  תמ"ו  בסי' 
ורוב העלין העליונים קאי על רוב במספר במקום שכל 

אותם שלושת העלין שווים בגובהם, וכן הוא בפמ"ג .
ובלולב בעל ב' תיומות לכו"ע כשר אם נקטם א' מהם, 
שראש הלולב מתקיים ע"י התיומת הנשארת. עי' מ"ב 
זה בשם הבכורי יעקב, וסתם  )סוס"ק ל'( שהקל בדין 

מולא ביאר מה יהיה הדין בנקטם דף א' מהתיומת האמ
צעית ואע"פ שהבכורי יעקב למד א' מתוך השני )והמ"ב 
לא ראה את התוספת ביכורים(, ואפשר שהיה לו סברה 

דנפשיא להחמיר ולא ללמוד זה מזה וצ"ע.

י"ד( נקטמה רוחב התיומת בכל שהוא
של  העליון  הקצה  הוא  שנחתך  שמה  רואים  פעמים 
העלה ורואים שנשאר כמין לבנונית על העלה ובמקום 
להגמר בצבע ירוק או חום, החיתוך גילה "בשר" העלה 
הדבר  האם  בזה  להסתפק  ויש  ומחוספס,  לבן  שהוא 

נחשב לנקטם ראשו.
יש להרבה לולבים שהתיומת נגמרת במה שמכונה בשם 
של  וטבע  העלה,  בסוף  כתר  במין  שהוא  "גריבל"ה", 
הרבה עלין, שלכל האורך של העלה מתמשכים כמין 
כתר.  לאותו  בסופם מסביב  ומתרכזים  ורידים שעולים 

מולכאורה אם יש לנו לחפש מה הוא אותו "ראש" שע
ליו אנחנו מדברים, ראש בתור אבר, שאם נחסר לגמרי 
מקרי שאין ללולב ראש, אין דבר אחר שיכול להתאים 

להגדרה הזאת אם לא אותו גריבל"ה.
רק  הוא  שהגריבל"ה  שליט"א   מרבותי  לימדו  אלא 
מציין על סוף ראש העלה, והוא כמין כתר שעל ראשו 
של העלה, ולכן גם אם הוא נופל אינו נחשב לקטימה 
של ראש הלולב. ועוד למדתי מהם שגם אם בסוף העלה 
יש קפיפה מסויימת והגריבל"ה עומד יותר בצד העלה, 
אין להחשיב את ראש הלולב את המקום שהוא הגבוה 
אצל  נגמר  ראשו  אלא  ירוק  שהוא  העלה  של  ביותר 
במקצת  קפוף  שהעלה  יוצא  הנזכר  ובלולב  הגריבל"ה 
כשנחתך ממנו חלק מהעלה במקום הכפיפה אינו נחשב 

לנקטם ראשו.
ט"ו( כשא' מהעלין של התיומת נחסר בכל שהוא 

בסי' תמ"ז הבית דוד הביא עוד שאלה לענין לולב שיש 
מהן,  אחת  מכל  קצת  אכלו  והעכברים  תיומות  ב'  לו 
העלין  שכל  כיון  נקטם  קרוי  זה  "שאין  משום  והקיל 
מצינו  ולא  בחיסרון  בעלמא  נקב  אלא  ואינו  קיימים 
שנקב פוסל אלא באתרוג, לא בלולב ואין להוסיף על 
תרמ"ה  ס"ס  ז"ל  הרב"י  כמ"ש  חכמים  שמנו  הפסולין 

בשם הרא"ש ז"ל", ומביאו גם בברכי יוסף.

דבריו ע"פ  י"ג( פקפק על  )דין  אמנם הבית השואבה 
דברי הר"ן שאם נקטם מקצת ראשו של לולב פסול לפי 
מה שחז"ל דימו את ראש הלולב כחוטמו של אתרוג 
דאפילו כל שהוא פסול, וכמו שאצל האתרוג לפי הר"ן 
נקב אפילו ללא חיסרון פוסל ה"ה לענין תיומת הלולב 
נקב יפסול "ואף שיש קצת לחלק  מ"מ לא ברירא לי 
הר"ן  דברי  לפי  הלזו  דוד  בית  הרב  הוראתו של  כ"כ 
ז"ל הנזכר, ולכן נכון להחמיר לכתחילה אם יש אחר 

שלם לגמרי".
שהבית  שביארנו,  במה  הצדדים  את  לתלות  ונראה 
דף  כשנקטם  כגון  התיומת  שעל  פסול  בדין  השואבה 
א' ממנה, הלך אחר סברתו של הר"ן, שעשו את ראש 
הלולב כחוטמו של האתרוג, שאע"פ שהיה אפשר לומר 
שחלק מראש הלולב עדיין קיים ע"י העלה הנשאר אבל 
ממה שיש עליו חיסרון ביופיו במה שנקבו העכברים, 
שאותו נקב בעלין בולט וניכר מתוכם לכן אינו מהודר 

ופסול.
משא"כ לשיטת הב"ד שאין לדמות ראש הלולב לראש 
האתרוג, פסול בחיסרון בראש הלולב הוא רק אם יחסר 
כל האבר שהוא אותו ראש ואז אינו שלם, משא"כ במה 
שאכלו העכברים שנקב יש כאן אבל אין זה פוסל אלא 
בחוטמו של אתרוג, ובלולב אע"פ שנחסר קצת ראשו 
עדיין חלק מהעלין קיימים, ואם נקטם חצי ראש אין 

פסול של נקטם ראשו שצריך כולו ולא חציו.
מלפי זה מצוי מאד בהורדת הקור"ע שבלולב ע"י שיפ

שוף המברשות, יש על התיומת סימני שריטות ופעמים 
אפילו חסרון מחלק מהעלה או משתיהם, שלדעת הבית 
השואבה יש להחמיר במקום שנחסר חלק מהעלה ולא 
ליטול לולב זה במקום שיש לו אחר, אבל לפי הכרעת 
מוריד  אינו  הדבר  דוד,  הבית  דברי  ע"פ  יוסף  הברכי 
לצרף,  מקום  עוד  ויש  הלולבים.  אלו  של  מההידור 
שאע"פ שנדמה את פסולי ראש הלולב לפסולי חוטמו 
של אתרוג אבל גם לענין חוטמו של אתרוג הפוסקים  
לא הביאו את דברי הר"ן לענין פסול של נקב בחוטמו, 
עי' במסקנת הבאה"ל )סעיף י"ב ד"ב שינוי(. וכך נראה 
להורות כמ"ש החיים וברכה סי' רט"ז, שכותב רק מצד 
מצוה מן המובחר יש להצריך לולב שאפילו מקצת עלה 

לא יהיה נקטם כלל.
ט"ז( דף א' נקטם ברובו

הבית דוד בשאלה של אכילת התיומת ע"י העכברים, 
התנה כדי להקל שהשיעור הנחסר יהיה רק קצת כדי 

הנשא העלין  רוב  על שם  לתיומת  משישאר שם ראש 
רים )עי' שער הציון ]אות ז'[ בשם הבגדי ישע, נקטם 

התיומת ברובה פסול אע"פ שנשאר חלק ממנה(.
ושמעתי מרבותי שליט"א  שמכשירים גם במקום שבסך 
)והוא  למשל  התיומת,  רוב  נשאר  הדפים  ב'  בין  הכל 

ממצוי מאד( במקום שהעלה השתפשף במידה שמא' מה
דפים לא נשאר הרוב אלא רק קצת, והדף השני כולו 
שלם עדיין, אז נחשב שרוב התיומת קיימת וכשר אבל 

לולי זה פסול.
ולכאורה ההוראה הזאת יש לה מקום אם נאמר כאותם 
חיסרון  הוא  הנקטם  אצל  בהדר  שהחיסרון  הפוסקים 
ביופיו של ראש הלולב, שאז אם רוב השטח של העלין 
התיומת קיים, עדיין לא ירדה תיומת מהידורה משא"כ 
אם נשאר רק קצת מכל עלה אינו הדר. אבל אם פסול 
יש  א"כ  התיומת  בשלמות  חיסרון  מדין  הוא  הנקטם 
מקום להחמיר אם נחסר רובו של א' מהדפים מפני אם 
נחשב  ולכן  ככולו  שרובו  איננו  כאילו  מיעוטו  נשאר 
שנשאר בתיומת רק עלה א' והוא פסול לפי מסקנתו של 

הבית דוד בסי' תמ"ח.
י"ז( לולבי אל-ערי"ש

עי' בספר עיקרי הד"ט )סי' ל"ג, אות כ"א( שדן בענין 
מאותם הלולבים שהתיומת שלהם ערוכה כקוצים ושע

רות כמו אצל השיבולת חיטים, והם דקים מאד וקלים 
מאד להשבר, האם נפסלו מדין נקטם.

הביא שם להקל, ראשית מצד צירוף השיטות המקילות 

נקטם  שגם  בתנאי  נפסל  הראב"ד  דעת  שלפי  בנקטם, 
קצת מהשדרה ולא רק העלין, ועוד לפי הבעל העיטור 
שאע"פ שאין צורך בקטימת חלק מהשדרה אבל לכל 
לגמרי  יקטמו  הג' העלין העליונים  צריך שכל  הפחות 
עד השדרה כדי לפסול. ועוד יש לצרף את אותו מאן 

מדאמר המובא בר"ן והרב המגיד שסובר ששיעור הקטי
מה כדי לפסול הוא ברוב התיומת האמצעית, גם צירף 
מה למד בדעת בשו"ע על דרך המא"מ והנה"ש, שדין 
נקטם הפסול הוא אם נקטמו רוב העלין העליונים, והם 
בית  ובספר  העלה.  רוב  של  בשיעור  וגם  ג',  מתוך  ב' 
השואבה )דין י"ד( בנידון הנ"ל ציין לשו"ת זרע אמת 
)שם ד"ה ומ"מ אף( שגם עשה צירוף באותם השיטות 
)בנקטם התיומת האמצעית דלא  לסמוך עליהם להקל 
כפסק הרמ"א(, ואח"כ הביא הבית השואבה את הפסק 

של העיקרי הד"ט הנ"ל וסמך עליו להקל.
בנידון  אחרים  צדדים  להביא  המשיך  הד"ט  ובעיקרי 
הנ"ל ושכו"ע יסכימו להקל, ללא צורך לצירופים וזה 

לשונו:
"וחזותא מילתא היא דבקטימת העלה כל שהוא נמי דבר 
הנראה לעין הוא אך קטימת הקוץ אין העין שולטת בו 
ואינו ניכר וכיון דבין למר ובין למר עיקר פיסול קטימת 
הרמג"א  וכ"כ  הדר,  זה  דאין  משום  הוא  הלולב  ראש 
בסי' תרמ"ה סק"ו בשם הירושלמי, א"כ בקטימת הקוץ 
דלא ניטלה הדרתו של הלולב, ולדמותו לראש שיבולת 
וע"ד דאמרינן בסוטה ומעטרא ליה כסאסאה דשבלתא, 
וא"כ הקוצים הללו עטרה תפארת הן ללולב וכשנקטמו 
ממנו פנה הדרו ויפסל, ליתא דשאני שבולת של חיטים 
דהיינו רביתייהו משא"כ הלולבים שאין דרכן בכך, והכל 
עדיו דבקוצין הללו לא מהודרין נינהו ושאם נקטמו זו 
היא הדרן זו היא יפיין ולא נקטם עלה מיקרי, וסימניך 
קוצים אני מכלה מן הכרם כמצות בעל הכרם דבעי מינן 
עלין  בב'  כלה  זה  לולב  אם  וכ"ש  הדר,  זה  ואין  הדר 
והכלל העולה לע"ד דבכולי  וכו'  א'  קוץ עלה  ונקטם 
גווני איכא צד להכשיר מכח ס"ס, היינו ספק אם קוץ 
זה נדון כעלה עצמו או לא כיון דבקטימתו לא נפיק 
רבו  מ"מ  ממש  כעלה  דנדון  ואת"ל  וכנז'  הדר  מתורת 
כמו רבו רבים חקרי לב הנד דס"ל דלא מפסיל בקטימת 

כ"ש וכו'".
שהוא  התיומת  ראש  קטימת  של  בפסול  שלמד  יוצא 
מצד חיסרון ביופיו בראש הלולב, ולכן אפילו שאותם 
הקוצים הם המשך של עלי התיומת אבל אינו מוריד 
ללא  הלולב  שיהיה  עדיף  אדרבה  אלא  כלל  בהידרו 

אותם הקוצים משום שרק מפסידים את יופיו.
אמנם לפי שיטת הבית דוד שהובא לעיל אין הדבר כ"כ 
פשוט ויש מקום גדול להחמיר. שסברתו היא שקטימת 
ראש הלולב הופך אותו לאינו מהודר מצד מה שחסר 
בעצם ראש לאותו לולב, שמה שאינו מהודר אינו מצד 
חיסרון ביופיו אלא מצד חיסרון בשלמותו של הלולב, 

ולולב שאין לו ראש הוא לולב שיש בו מום.
במצרים  שגודלים  הלולבים  באותם  מצוי  מאד  והדבר 

המכונים לולבי אל-ערי"ש.

י"ח( הדינים העולים
י"א שדעת השו"ע פסול הנקטם הוא רק אם  	.1
רוב העלין העליונים נקטמו, ובדרך כלל רוב הלולבים 
ניגמרים בג' עלין, לכן אם נקטם רק אחד מהם אפילו 
חולק  והרמ"א  כשר,  מכולם,  והגבוה  האמצעי  שהוא 

ומחמיר בכה"ג כשהעליון נקטם.
אמנם יש לומדים שהש"ע והרמ"א לא חלקו, וכשנקטם 
העלה האמצעי הגבוה מכולם הלולב פסול לכו"ע, וכן 

צריך להחמיר.

אינו  והאמצעי  עלין  ג'  ע"י  שנגמר  לולב  	.2
דעת  שלפי  י"א  שבצידו,  העלין  משאר  יותר  גבוה 

המשך בעמוד 32



20 21
P A G E P A G E

“
LES NATIONS VONT ALORS 
DEMANDER  À HACHEM : 

Maître du monde 
donne-nous une mitsva 
et nous la ferons cette 

fois-ci !

Hachem tout de suite après Kippour 
et surtout quel est le lien entre ces 
deux fêtes ?
 
KOHÉLÈTE OU LA SAGESSE 
TRANSCENDANTE

Pendant Souccot, nous avons 
l’habitude de lire Kohelete (litt. celui 
qui regroupe toutes les sagesses), 
écrit par Chlomo haMélekh. La 
communauté achekenaze a même le 
minhag (l’habitude) de lire ce livre 
de Kohélète (l’Ecclésiaste) avec une 
brakha le Chabbat de H’ol Hamoëd. 
Il est intéressant de citer les paroles 
du Sforno à propos de ce livre du 
Tanakh: « l’âme de Chlomo Hamélekh 
a atteint des ni- veaux de connaissance 
qui dépassent de loin tout ce que les 
hommes ont pu savoir, connaître ou 
même imaginer. Voici que le verset 
dans Melakhim (5.11) écrit : ‘’Chlomo 
parlait même aux arbres, aux animaux 
et aux rampants.’’ Dans ce livre, le roi 
Chlomo nous décrit sa perception de 
ce monde-ci à long terme, ainsi que sa 
perception de l’intériorité de chaque 
élément et de chaque situation de ce 
bas mon-  de. »

Voici quelques extraits de cette 
Méguila que beaucoup ont lu ce 
Chabbat H’ol Hamoëd : « Vanité des 
vanités a dit Kohélète (litt : celui qui 
regroupe toutes les sagesses) ; Vanité 
des vanités tout est vanité. [Rachi 
explique qu’en comptant le singulier 
et le pluriel, le mot vanité apparaît 
sept fois afin de faire allusion aux 
sept jours de la création qui sont 
tous vains. En effet, les créations 
matérielles d’Hachem ne    sont 
strictement que des moyens et ne 
contiennent en eux-mêmes aucune 
fin. Seul l’homme apporte du sens à la 
matière qui n’est que vanité !]. Qu’est-
ce que l’homme va bien gagner de 
toute sa fatigue (matérielle), qu’il se 
fatigue sous le soleil. [Sous le soleil fait 
allusion   aux affaires de ce monde-ci. 
Rachi précise que c’est par opposition 
à la Torah pour laquelle la fatigue est 
une source de bénédictions et procure 
une véritable lumière beaucoup plus 
importante que celle du soleil]. Une 

génération vient puis elle passe et 
seule la terre se main- tient [Rachi 
précise que la terre représente les 
tsaddikim qui se font humbles comme 
la poussière de la terre et qui ne sont 
pas orgueilleux comme ceux qui 
recherchent les affaires de ce monde-
ci]. Le soleil se lève, puis il se couche 
et il revient à son point de départ. [En 
d’autres termes, tous les hommes sont 
attirés vers des ambitions similaires 
et font des efforts qui vont dans le 
même sens mais qui n’aboutissent   
pas à grand-chose et c’est le même 
sort qui les attend à tous]… Ce qui 
a été : c’est ce qui sera, ce qui a été 
fait c’est ce qui sera fait car il     n’y 
a rien de nouveau sous le soleil.  
[Toutes les actions des hommes et 
leurs fruits sont fades et identiques. 
Nos sages disent : je déduis de   là par 
contre qu’au-dessus du soleil, il y a du 
nouveau c’est -à-dire dans le domaine 
de la rouh’nioute (spiritualité) et de 
la Torah, il y a toujours du h’idouch 
(de la nouveauté) et de l’élévation 
ainsi que de nouveaux potentiels qui 
naissent et qui se réalisent] Il n’y a plus 
de souvenirs pour les anciens et même 
les nouveaux, bientôt seront oubliés. 
Je suis Kohélète, celui qui regroupe 
toutes les sagesses  (qu’Hachem 
m’a données). J’ai été roi d’Israël à 
Yerouchalaïm , j’ai vu tout ce qui a été 
fait , tout ce qui existe sous le soleil 
mais tout est vanité et gaspillage de 
volontés ; des vies tordues qui ne 
pourront plus être redressées, des 
manques qui ont été créés et ne seront 
plus jamais comblés […] Je me suis dit 
dans mon cœur : allons, investissons 
dans la sagesse, dans la raison, dans 
l’intelligence mais même el-     les: 
sont finalement vaines. [Comme 
l’explique les Mefarchim, à cause de sa 
grande sagesse, Cholomo Hamélekh 
a fait plusieurs raison- nements qui 
l’ont amené à fauter contre Hachem]. 
Je me suis dit allons et investissons 
dans la simh’a (joie) et dans ce qui est 
bon mais     cela nous emmène vers 
la légèreté, vers la plaisanterie et tout 
cela est vide… J’ai acquis des jardins, 
des potagers, des arbres fruitiers de 
toutes sortes, des rivières entières, des 

serviteurs, des servantes, des maisons, 
des palais et des troupeaux devant 
moi à Yerouchalaïm.

J’ai accumulé de l’or et de l’argent et 
tout ce que les rois peuvent désirer, 
ainsi que tous les plaisirs… J’ai 
regardé tout ce que j’ai fait et toute 
ma fatigue et tout n’est que vanité et 
gaspillage de volontés, et il n’y a rien 
de nouveau sous le soleil […]

[chap.3 :] Sur terre, il y a un temps pour 
chaque chose (qu’Hachem choisit). 
Un temps pour naître, un temps 
pour mourir. Un temps pour gagner 

et conquérir, un temps pour perdre 
et être déraciné…Un temps pour 
détruire, un temps pour construire, 
un temps pour pleurer, un temps pour 
rire , un temps de deuil, un temps de 
danse…Un temps où l’on demande, 
un temps où l’on accumule…Un 
temps où l’on déchi-  re, un temps 
où l’on recoud. Un temps pour aimer, 
un temps pour détester. Un temps 
de guerre, un temps de paix. S’il en 
est ainsi à quoi  sert donc toute cette 
fatigue que les hommes se donnent 
(vu qu’ils ne pourront pas changer le 
temps qui a été choisi pour chaque 
chose). […]   [A la fin de Kohélète, 
Chlomo Hamélekh écrit :] Au bout 

du compte et de chaque chose, tout 
est clair, il suffit de craindre Hachem 
et     de garder Ses  mitsvot car c’est 
là tout l’homme et chaque action 
qui a été faite, Elokim (la mesure de 
rigueur) la passera en jugement,   ainsi 
que tout ce qui est caché (même nos 
fautes involontaires), que ce soit pour 
le bien ou pour le pire. »

LA SOUCCA ET SA MORALE

Ceux qui ont étudié la première 
page du Traité Soucca comprennent 
maintenant pourquoi nous lisons 
spécialement le livre de Kohélète 

pendant la fête de Souccot, chaque 
année. En effet, car comme l’a dit 
Rava (2a) Hachem a dit : « -réside 
sept jours dans les souccot, afin que 
tu quittes ta résidence fixe pour aller 
vivre dans une maison provisoire » 
En d’autres termes, pendant la fête 
de Souccot, Hakadoch Baroukh Hou 
nous demande de nous détacher de 
notre situation matérielle pour aller 
vivre dans un endroit plus éphémère 
et plus précaire dans lequel nous 
pourrons acquérir un meilleur sens 
des valeurs.

UN HEUREUX MÉLANGE 
D’ÉCORCES ET DE FRUITS

Nous pouvons également remarquer 
que dans la Torah, il nous est demandé 
de construire la Soucca « béospékha, 
migornékha oumiyikvék- ha » 
(Devarim 16.12), comme l’explique 
la guémara (12a) ‘’avec des résidus 
de blé et de vigne ’’, c’est à dire avec 
des écorces des feuil-   les, mais 
surtout pas avec des fruits. En nous 
ordonnant de construire notre soucca 
avec des écorces, la Torah vient nous 
montrer quelle devrait être notre 
manière de voir les choses quant à 
l’importance qu’il faut accorder à 
chaque élément matériel de notre vie. 
En d’autres termes : pour ta maison, 
ne dépense pas plus que des écorces ! 
Inversement, la Torah nous demande 
pendant la fête de Souccot (qui est 
également la fête de la récolte : H’ag 
Haassif) de réunir quatre espèces, 
toutes belles, entières et intactes afin 
de les tenir devant Hachem. Pour 
cette mitsva, il faudra : « péri ets 
hadar » un fruit que la Torah appelle 
‘’une splendeur’’. Tous les Juifs ont 
l’habitude, depuis l’épo-   que de la 
Guemara à nos jours, de payer très 
cher afin d’accomplir la plus belle 
mitsva. La Guemara (Soucca 41b) 
raconte que Rabane Gamliel était 
prêt à payer mille zouz   (somme cinq 
fois supérieure à la Ketouba) pour 
acquérir un etrog lors d’une année où 
il se faisait    rare. R4. Le lien entre les 
4 espèces et la Soucca est donc établi : 
Pour notre maison de soukot la Torah 
nous enjoint de prendre seulement  
des écorces de fruits, afin de nous 
enseigner la vraie valeur des choses 
de ce monde-ci, mais pour la mitsva 
elle nous demande d’acquérir   non 
pas des écorces mais un fruit et qui 
plus est devra être splendide : ‘péri 
ets hadar’ et ce à n’importe quel prix. 
Il faut savoir, de plus,  qu’un tout 
petit défaut dans ces quatre espèces 
pourrait même les rendre inaptes. 
Ceci va dans le sens du message de 
Chlomo Hamélekh : n’investis pas ton 
temps, ton argent, tes ambitions dans 
des choses vaines et vides. Les seules 
choses dont bénéficie l’homme dans 
ce mon- de-ci, et à plus forte raison 
à long terme, et dans le monde futur, 

ce sont ses efforts dans l’étude de la 
Torah qui est, elle, au-dessus du so-  
leil, ainsi que tous les efforts qu’il fera 
afin d’acquérir la crainte d’Hachem, 
que Chlomo Hamélekh appelle lui-
même le plus grand des trésors.

LA SOUCCA : UNE CABANE 
BEAUCOUP PLUS SOLIDE ET 
DURABLE QU’ELLE EN A L’AIR !! 
Dans le Birkat Hamazone 
(bénédictions après le repas) 
nous avons l’habitude d’ajouter 
pendant la fête de Souccot plusieurs 
Harah’amane (prières) et l’une d’elles 
est : ‘’Harah’amane hou yézakénou 
lechev bésoukat oro chel léviathane- 
Qu’Hachem nous permette de résider, 
(à la fin des temps), dans la soucca 
qui est construite avec la peau du 
léviathane’’ (un immense poisson qui 
servira au repas des tsaddikim et qui 
permettra de construire les parois 
d’une soucca protectrice pour eux). 
Nous voyons que des souccot seront 
utilisées par Hachem pour nous 
abriter dans les temps futurs.

De même, dans la Guemara Soucca 
(2a,2b) il est cité le passouk de Yechaya 
(4.6) qui dit : « la soucca apportera 
de l’ombre le jour de la cani- cule ». 
La Guemara précise que ce verset, 
d’après tous les avis, fait référence 
aux yemot haMachia’h (les temps 
futurs) pendant lesquels, expli- que 
Rachi, nous serons protégés par des 
souccot et c’est grâce à elles d’ailleurs 
que nous nous délecterons du monde 
futur. Nos sages disent qu’Hachem va 
faire sortir à la fin des temps un soleil 
ardent et qu’il viendra brûler et punir 
tous ceux qui ont fauté. Les rayons de 
ce soleil pourront, inversement, guérir 
et réchauffer ceux qui ont accompli 
les mitsvot. Cependant, comme il n’y 
a aucun tsaddik qui n’ait pas quelques 
petites avérot à son compte, nous 
aurons tous besoin d’être protégés 
dans des souccot de ce soleil d’enfer 
(au sens propre comme au sens figu- 
ré). Encore une fois, une preuve 
que c’est grâce à la soucca que nous 
vivrons correctement les évènements 
de la fin des temps.



22 23
P A G E P A G E

Nous savons, enfin, que le Zohar 
affirme que la présence d’Hachem 
réside au-dessus de chaque Soucca 
et nous y résidons même bétséla 
dimé- nouta (à l’ombre de la présence 
d’Hachem). Ainsi, dans les temps 
futurs pendant lesquels l’ultime 
bonheur et plaisir sera d’être proche 
d’Ha- chem, la soucca aura comme 
double rôle de nous protéger des 
souffrances infligées à cause de 
nos fautes mais en même temps, 
elle nous per- mettra d’être proches 
d’Hachem et de nous délecter de sa 
Chekhina, chose qui dépasse tous 
les plaisirs et les bonheurs réunis de 
ce monde-ci. R1&R4. Nous avons 
déjà un aperçu de la raison pour 
laquelle la seule mitsva qu’Hachem a 
proposé aux nations du monde dans 
les temps fu- turs est la mitsva de 
Soucca. En effet, bien que dans le 
monde futur il n’y a plus de Mitsvot 
mais seulement des récompenses, 
perdurera tout de même la présence 
de la Soucca dans la mesure où c’est 
grâce à elle qu’Hachem dispensera 
des récompenses à ceux qui l’auront 
mérité et les protégera du Guéhinam. 
Ainsi, comme l’a dit Hachem : il n’y 
a plus de possibilité d’accomplir des 
mitsvot en dehors de olam hazé (le 
monde matérielle); il ne reste plus que 
la soucca dans la mesure où elle ne 
sera pas une véritable mitsva mais un 
outil de récompense et de protection.

Pour la petite histoire : Le Rav Lévi 
Itsh’aq de Berditechev avait l’habitude 
de recevoir de nombreux invités dans 
sa soucca. Cependant, par- mi ses 
invités on pouvait trouver des gens 
très simples voire des paysans et des 
originaux. On lui faisait souvent cette 
remarque : comment un maître d’une 
telle envergure peut-il s’entourer de 
telles personnes. Il répondait : voyez-
vous nos sages nous apprennent qu’à 
la fin des temps, lorsque Machia’h 
viendra Hachem invitera les tsaddikim 
de chaque génération à s’installer 
sous la soucca du léviathane. Il y 
aura sûrement, les trois avot, Moché, 
Aharon, Yossef, le Roi David ,le roi 
Chlomo, les autres Chevatim, les 
néviim (prophètes) les Tanayim, les 

Amoraïm, les richonim …Ce jour-là 
j’essaierai de m’asseoir parmi eux mais 
je serai sûrement rejeté. On me dira: 
que fait un simple homme comme 
toi au milieu des princes de la Torah 
et des géants de la Emouna et de la 
crainte du ciel ? Je pourrai répondre 
pour ma défense : moi aussi durant 
toute mon existence j’ai accepté sous 
ma soucca sans distinction des érudits 
mais aussi des am aarets (ignorants) et 
tous ceux qui voulaient fêter Souccot 
avec moi. Mesure pour mesure, j’aurai 
donc une place parmi eux…

Pour reprendre les mots de David 
Hamélekh dans le Tehillim que nous 
lisons quotidiennement pendant cette 
période : « ki itspénéni bésoucco 
béyom raa, yastirini béseter aolo…-
- Hachem me protégera dans Sa 
soucca le jour du Mal » (il s’agit du 
jour du jugement final, le mot Mal 
représentant le Guéhinam, disent nos 
Sages). Il reste à comprendre quand 
même pourquoi c’est spécialement 
cette mitsva de la Soucca qui a été 
choisie comme outil de récompense 
dans le monde futur et pourquoi, elle 
n’a pas servi aux nations du monde 
qui l’ont construite mais n’ont pas été 
abritées du soleil grâce à elle.

DO YOU SPEAK ENGLISH ?

On peut rapporter à ce sujet le 
machal (parabole) suivant : Un jour, 
un homme avait décidé de s’exiler 
à l’étranger dans un pays lointain 
où il réaliserait de grands projets. 
A son époque, il fallait au moins un 
an pour rejoindre de tels pays aussi 
éloignés. Il se renseigna et apprit 
qu’un bateau partait prochainement, 
mais qu’il ferait une escale de six 
mois en Amérique avant d’atteindre 
la destination souhaitée. Motivé 
et empressé, l’homme décida de 
réserver une place sur ce paquebot. 
Le problème est qu’il avait peur de 
gaspiller toutes ses économies et de 
ne pas réussir à survivre pendant 
ces six mois en Amérique. En effet, 
ce n’était pas la destination qu’il 
voulait réellement atteindre et il 
n’avait pas de projet véritable au 

cours de cette escale. Il décida donc 
de s’investir temporairement dans la 
langue américaine et se mit donc à ap- 
prendre l’anglais afin de ne pas être 
endommagé pendant son séjour de 6 
mois. Il étudia donc avec beaucoup 
d’assiduité cette langue et es- saya 
même d’apprendre un métier qu’il 
pourrait exercer pendant cette période 
qu’il devait passer en Amérique. 
Pendant toute la durée de son séjour 
sur le bateau et même une fois arrivé 
en Amérique il se perfectionna dans la 
langue anglaise et dans le métier qu’il 
exerça là-bas. Au bout de six mois, le 
bateau repartit et l’homme heureux 
arriva enfin à sa destination finale. 
Le problème est que cet homme, une 
fois arrivé dans ce pays tant désiré, 
réalisa qu’il avait commis une grande 
erreur. A force d’avoir consacré les 
six mois d’escale aux Etats Unis à ap- 
prendre la langue anglaise et le métier 
qu’il y exerça, il avait mis de côté son 
projet initial et ne prit pas le temps 
de se familiariser et d’ap- prendre 
la langue du pays de sa destination 
finale. Il s’était habitué à sa vie en 
Amérique bien qu’éphémère et se 
trouva complètement dé- paysé une 
fois arrivé dans ce pays éloigné qui 
était en fait son but ultime.

Cette histoire représente bien 
l’homme qui a été créé pour vivre à 
côté d’Hachem dans le olam abba et 
se délecter de la sagesse d’Hachem 
et de la splendeur de la Chekhina. 
Cependant, le seul moyen pour 
atteindre cet endroit qui est l’ultime 
but de sa création, est de séjourner 
de fa- çon très temporaire (par 
rapport à l’éternité du monde futur) 
dans un monde matériel dans lequel 
la langue n’est pas la même et les 
métiers différents. En vérité, ce 
monde-ci n’a strictement rien à voir 
avec le monde futur et lui est même 
diamétralement opposé. A l’instar 
de notre machal, l’homme peu avisé 
va se préoccuper du pays où il doit 
résider provisoirement en oubliant 
complètement de se préparer à son 
endroit d’habita- tion finale où il doit 
rester pour une plus longue durée ( : 

l’éternité !!). Tous les efforts fournis 
en attendant n’auront servi à rien car 
ils n’étaient pas dirigés vers son but 
ultime mais seulement vers un moyen 
et de plus provisoire. C’était certes une 
escale inévitable pour cet homme mais 
il aurait dû garder à l’esprit qu’il ne 
s’agissait justement que d’une escale. 
L’homme doit se rendre compte qu’à 
chaque fois qu’il entreprend un projet 
matériel et qu’il fait des efforts pour 
agrandir ses possessions, il est en 
train de créer un lien avec ce monde-
ci qui sera sûrement une embûche 
et tout au moins un déphasage pour 
lui, une fois arrivé dans le monde 
futur. Comme le disent nos sages : « 
dans le monde futur, il n’y a pas de 
nourriture, de boisson, il n’y a pas 
d’argent, ni de… mais plutôt tous les 
tsaddikim sont autour d’Hachem et 
se délectent de Sa présence divine. » 
Celui qui, dans ce monde-ci, ne s’est 
pas déjà habitué à la langue du monde 
futur (si l’on peut s’exprimer ainsi) 
vivra un véritable guéhinam lors de 
son arrivée là-bas (sans vouloir faire 
de mauvais jeux de mots). C’est ce que 
nos sages nous enseignent ailleurs: 
entre le Gan Eden et le Guéhinam, 
il n’y a que l’épaisseur d’un cheveu : 
ce qui signifie que les deux sont très 
proches, presque confondus mais 
que tout dépend de la préparation 
qu’une personne a entreprise pour 
vivre dans cette ultime destination. 
Certains s’y retrouveront comme un 
poisson dans l’eau et d’autres y seront 
éternellement en souffrance (h’as 
véchalom). Com- me nous l’avons 
cité, ce message est exactement celui 
qui ressort du Kohélète qui nous 
explique que tout investissement dans 
la matière ne sert finale- ment à rien 
pour l’homme. Chlomo hamélekh 
ajoute même que déjà dans ce monde-
ci la chose est vide et n’est que 
vanité; chaque génération, chaque 
peuple se trompent dans ce domaine. 
Ils investissent, ils construisent et 
s’attachent à la matière pour finir par 
être oubliés et sans laisser aucune 
trace de leur existence (si ce n’est 
dans les livres d’Histoire-Géo). Seul 
le Klal Israël qui s’attache à la Torah 

et à la crainte du Ciel a réussi à se 
maintenir à tra- vers le temps. C’est ce 
détachement des vanités et son attache 
au monde futur qui lui procurent cette 
dimension de nétsa’h (éternité).

A SOUCCOT, IL VAUT MIEUX 
ÊTRE JUIF

On comprend mieux que c’est la 
Soucca qui a été choisie comme outil 
de récompense dans le monde futur 
car c’est exactement le message de 
Souc- cot. Pour reprendre les termes 
de Rava : sors de ta demeure fixe et va 
habiter une demeure provisoire. Ou 
encore, pour reprendre les termes de 
la Torah : « ramasse des écorces de blé 
et de vigne » et construis ta soucca. 
Ainsi, c’est comme si la soucca nous 
prévenait : -prépare-toi au monde 
futur ; laisse un peu de côté toutes tes 
affaires matérielles ! Par contre, en ce 
qui concerne la mitsva des arba minim 
(des quatre sortes), la Torah nous 
enjoint de prendre ‘’péri ets hadar’’ 
(le fruit le plus splendide qui soit) 
et que les espèces soient tous intacts 
et parfaits. C’est dans la mesure où 
un homme s’attache à ce message 
de souccot qu’il pourra mériter de 
pénétrer dans le monde futur avec 
largesse. C’est donc cette Soucca qui 
nous aura permis de comprendre 
et d’assimiler cet enseignement si 
fondamental, qui sera elle-même celle 
qui nous protégera du Guéhinam et 
nous octroiera le oneg (délice) du 
monde futur. Les non Juifs ont insisté 
et ont prié Hachem de les sauver des 
souffrances du monde futur et ont 
demandé une mitsva qui les protège. 
Devant leur insis- tance, Hachem a 
dit : il n’y a plus de mitsvot possibles 
mais faites donc une soucca. C’est 
tout ce qu’il reste à faire ici pour être 
protégé a conclu Ha- chem. Les goyim 
ont alors construit une soucca mais 
qui n’a rien à voir avec celle que les 
Juifs auront au monde futur. En effet, 
la soucca des Bné Israël est porteuse 
de toute l’essence du monde futur et 
du message selon lequel l’homme doit 
savoir se détacher de la matière. C’est 
dans cette mesure que la Soucca des 
Juifs les protégera à la fin des temps. 

Par contre, la soucca des autres 
nations est complètement matérielle 
et n’a aucun effet contre le soleil 
brûlant du Guehinam . D’ailleurs, il 
est écrit dans la guémara que les goyim 
construiront cette soucca « au-dessus 
de leur toit » (Avoda zara 3a). Comme 
le disent certains baalé moussar afin 
de bénéficier du bon air, et afin de 
montrer à tout le monde qu’ils font 
la mitsva et qu’ils ont du mérite .En 
d’autres termes, leur Soucca sera 
porteuse de matérialité, d’orgueil et 
non de spiritualité.

R3. C’est pour cette raison 
qu’Hakadoch Baroukh Hou Lui-
même rira de cet épisode car même 
si les goyim construiront une soucca, 
elle sera tout le contraire de ce qu’il 
leur sera demandé et ils n’auront 
aucune chance de mériter, grâce à 
cette construction, quoi que ce soit 

...
TOUS 

LES EFFORTS 
FOURNIS 

EN 
ATTENDANT 
n’auront 

servi à rien 
car ils 

n’étaient pas 
dirigés 

vers 
son but 
ultime 
mais 

seulement 
vers 

un moyen 
et 

de plus 
provisoire



24 25
P A G E P A G E

du monde futur. En réalité, les goyim 
n’ont aucun lien avec ce monde-là 
mais seulement avec le monde de la 
matière dans lequel ils ont investi, ont 
construit et auquel ils se sont attachés 
profondément.

R2. On peut expliquer aussi que 
c’est pour cette raison que les goyim 
frapperont sur la soucca lorsqu’ils 
sortiront car c’était là leur seule 
chance d’être sauvés du Guéhinam 
mais cela n’a pas fonctionné et le soleil 
continuera de les brûler. Devant cette 
grande déception, ils ne pourront que 
frapper du pied la mitsva d’Hachem 
ce qui prouvera bien qu’ils n’ont 
aucun lien avec les mitsvot ainsi que 
le précise la Guemara elle-même.

SOUCCOT : LA FÊTE 
D’ADAPTATION DES JOURS 
REDOUTABLES

R5. Rav Dessler demande pourquoi 
dans cette soucca qui est tellement 
spirituelle et porteuse de présence 
divine et qui nous prépare même pour 
le mon- de futur, nous avons seulment 
la mitsva de manger, de boire et de 
dormir (actes qui sont totalement 
matériels). Hachem aurait plutôt 
dû nous demander d’y faire toutes 
nos tefillot (prières) et d’y étudier 
la Torah. Hachem aurait même pu 
nous demander de construire nos 
baté midrachot (maisons d’études) en 
cabanes, mais la Torah préconise au 
contraire de construire des cabanes 
pour remplacer nos maisons. A 
priori ces actes sont complètement 
contradic- toires avec le message de la 
soucca. Rav Dessler répond que c’est 
justement là le rapport entre Kippour 
et Souccot. A Kippour, nous avons 
vécu à travers nos cinq sens un niveau 
dans lequel la matière n’avait plus de 
place. Nous avons été tellement élevés 
et purifiés par Hachem que nous 
avons pu dire tout haut : Baroukh 
Chem Kevod Malkhouto…ce qui est 
l’attribut des anges de service. Le 
problème, précise Rav Dessler, est 
que nous ne pouvons nous maintenir 
à ce niveau toute l’année. La techouva 
que nous avons opérée à Kippour ne 

pourra pas rester exactement la même 
dans la mesure où pendant le reste de 
l’année nous côtoyons la matière et 
que nous sommes exposés au yetser 
ara (mauvais penchant) qui est absent 
le jour de Kippour, comme l’indique la 
Guemara Yoma. C’est là qu’intervient 
la fête de Souccot. Hachem, grâce 
à ce h’ag, nous permet de retrouver 
un rythme de vie normal, hu- main, 
qui sollicite la matière, certes, mais 
cela totalement protégés par la 
kedoucha (sainteté) de notre soucca. 
Tous nos acquis et notre élévation 
de Eloul, Roch Hachana et Kippour 
vont maintenant être confrontés à 
un rythme de vie tout à fait matériel 
(boire, manger, dormir) mais à la 
lumière du message de la soucca. Dans 
cette maison provisoire, recouverte 
d’un toit fait d’écorces , nous aurons 
le soin de réaliser que la présence de 
la matière ne doit pas troubler notre 
techouva de kipoour, ni nous faire 
oublier nos valeurs et tout ce que 
nous avons pu ressentir pendant les 
yamim noraïm (jours redoutables) . 
La grandeur de l’homme, par rapport 
à toutes les autres créatures et même 
par rapport aux anges, est de savoir 
s’attacher en profondeur à la Torah 
et aux valeurs spirituelles et ce même 
du plus profond de la matière. C’est 
donc dans une ambiance de repas et 
de simh’a que nous devrons adapter 
notre techouva de kippour à la vie 
de tous les jours. Ceci pourra être 
fait grâce au message profond qui se 
dégage de la fête de Souccot pendant 
laquelle nous partons de chez nous 
et nous ne donnons de l’importance 
qu’aux mitsvot, comme les arba 
minim, et au cours de laquelle nous 
lisons même Kohélète.

Nous pouvons aussi rappeler les 
paroles du Ari (zal) qui disait que la 
fête de Pourim est encore plus élevée 
que le jour de Kippour. C’est pour 
cette rai- son que Yom Hakippourim 
signifie : le jour qui est comme Pourim, 
c’est à dire qu’il lui est inférieur. En 
effet, lorsque l’homme reste attaché à 
Hachem et à la Torah, même entouré 
de matière, il peut atteindre le plus 
haut niveau que l’on puisse espérer, 

mieux que les malakhim.

Les malakhim (anges) se rient de notre 
attache à la matérialité et de notre 
perception des choses qui est souvent 
légère. Ils ont toujours en bouche 
que toute la matière est vanité des 
vanités mais Hachem les fait taire car 
ce n’est pas d’eux qu’Il veut entendre 
ce message authentique mais plutôt 
de Ses enfants qui eux ont un yetser 
ara, qui sont dépendants de la matière 
et qui auront un très grand mérite 
d’arriver aux mêmes conclusions que 
celles des anges. Surtout lorsque ces 
conclusions émanent du roi d’Israël 
qui possède tout mais qui est prêt à 
tout abandonner juste par conscience 
que la seule chose qui ait vraiment de 
la valeur c’est la volonté d’Hachem et 
la Crainte du Ciel…

Pour petite histoire : Le Rav Avraham, 
frère du Gaon de Vilna, alla habiter 
une autre ville que celle du Gaon. 
Quand le Gaon lui écrivit pour lui 
demander de revenir à Vilna , il lui 
répondit que sa femme s’y opposait! 
Ce n’est que plus tard qu’il apprit 
le motif  de ce refus. Une année, il 
fut pratiquement impossible de se 
procurer un Etrog (cédrat) dans la 
ville où ils habitaient. La neige avait 
rendu les routes impraticables et il y 
avait dans toute la ville un seul étrog 
pour lequel le vendeur demandait un 
prix exorbitant. L’épouse du Rav lui 
dit : nous habitons dans une maison 
qui fait partie de ma nidounia (dot); 
vendons-là pour acheter l’étrog ! 
Ils empruntèrent de l’argent pour 
acheter l’étrog et à la fin de la fête 
ils vendirent leur maison  pour payer 
leur dette. Ils allèrent  habiter dans 
une très modeste baraque. Lorsque le 
Gaon de Vilna demanda à son frère 
de revenir à Vilna, son épouse lui 
dit: « Je ne veux pas partir d’ici parce 
que je me réjouis à chaque fois que 
je passe devant notre ancienne belle 
maison que nous avons vendue pour 
un magnifique etrog pour la fête ! Je 
ne veux pas me priver de cette joie 
procurée par cette mitsva en accep- 
tant de retourner à Vilna ! »

HALACHICALLY 
CO R R E C T

A During the night and day of the first day of Sukkot 
(the first two days outside of Israel) and on the 
Shabbat which coincides with Sukkot when the 

“Leeshev Ba’Sukkah” blessing is recited in the Kiddush, one 
should recite the “Leeshev Ba’Sukkah” blessing at the end of 
the Kiddush after which one should sit down and drink some 
of the wine. (On the first night of Sukkot, the “Shehecheyanu” 
blessing is recited after the “Leeshev Ba’Sukkah” blessing, i.e. 
after reciting the “Leeshev Ba’Sukkah” blessing, one should 
be seated, recite the “Shehecheyanu” blessing, and drink 
some of the wine.) Our question applies to the other days 
of Sukkot when Kiddush is not recited as some people have 
the custom to recite this blessing after the Hamotzi blessing 
when they are already seated while others customarily 
recite the blessing when they enter the Sukkah (after having 
washed their hands for eating a bread meal) while they are 
still standing and after reciting the “Leeshev Ba’Sukkah” 
blessing they sit down, recite the Hamotzi blessing and begin 
eating.

Indeed, the Maharam of Rottenberg followed the latter 
custom of reciting the “Leeshev Ba’Sukkah” blessing while 
standing before sitting down to recite the Hamotzi blessing 
as this seems to be the implication of the Baraita (Sukkah 46a) 
which states, “When one enters the Sukkah to sit in it, one 
recite the ‘Leeshev Ba’Sukkah’ blessing.” This implies that one 
should recite the blessing while he is still standing and only 
then be seated and recite the Hamotzi blessing. Additionally, 
when one recites the blessing in this way before sitting 
down, he is indeed reciting the blessing before performing 
the Mitzvah, for the primary part of the Mitzvah is sitting in 
the Sukkah. It seems that it is therefore preferable to recite 
the blessing while one is still standing and not after he sits 
down. This is likewise the opinion of the Rambam who rules 
that one should recite this blessing before sitting down and 
before reciting the Hamotzi blessing. He writes that this was 
indeed the custom of the Sephardic (Spanish) sages.

Nevertheless, others write that it is preferable to recite 
this blessing only after one has been seated in the Sukkah, 

for actually sitting in the Sukkah is not the essence of the 
Mitzvah; rather, the Mitzvah is when one remains in the 
Sukkah to eat. They therefore write that it is better to recite 
this blessing after the Hamotzi blessing.

Maran Ha’Shulchan Aruch quotes the opinion of the Rambam 
who writes that one should recite the blessing before sitting 
down in the Sukkah. Nevertheless, Maran continues that 
the prevalent custom is to recite the blessing after one has 
already been seated and after one has already recited the 
Hamotzi blessing.

Maran Rabbeinu Ovadia Yosef zt”l quotes the words of 
Maran HaShulchan Aruch and writes that it is nevertheless 
preferable to follow the opinion of the Rambam and recite 
the “Leeshev Ba’Sukkah” blessing while one is still standing 
and only then to sit down and recite the Hamotzi blessing. 
Hagaon Ya’abetz in his Sefer Mor Uktziah and Hagaon Harav 
Chaim Palagi in his Sefer Mo’ed Le’Kol Hai rule likewise.

Thus, halachically speaking, it is preferable to recite the 
“Leeshev Ba’Sukkah” blessing before sitting down to eat 
in the Sukkah and afterwards, one should be seated and 
recite Hamotzi. Those who customarily recite the “Leeshev 
Ba’Sukkah” blessing after reciting the Hamotzi blessing while 
already seated have on whom to rely.

When Kiddush is recited (either on Yom Tov or Shabbat), one 
should recite the Kiddush while standing and then recite 
the “Leeshev Ba’Sukkah” blessing and be seated. On the first 
night of the Sukkot holiday when “Shehecheyanu” is recited 
as well, one should recite the “Leeshev Ba’Sukkah” blessing 
while standing and then recite the “Shehecheyanu” blessing 
while seated.

On the second night of Sukkot outside of Israel, one should 
recite “Shehecheyanu” at the end of the Kiddush and only 
afterwards recite the “Leeshev Ba’Sukkah” blessing.

RAV YAAKOV SASSON HALACHAYOMIT.CO.IL

The Blessing of “Leeshev Ba’Sukkah”

Q Regarding the “Leeshev Ba’Sukkah” blessing, what is more halachically preferable: To recite the blessing 
while standing before sitting down to begin one’s meal in the Sukkah or should one recite this blessing when 
he is already seated after having recited the Hamotzi blessing on the bread?



26 27
P A G E P A G E

ענה האברך – "אבל יש לי הרבה ילדים 
- ברוך ה'".

התרגש השואל ואמר – "אני ערירי, אין 
לי ילדים. תרשה לי הפעם לשלם לך את 

הקניות ולהשתתף בהוצאות". 
מתיכף ומיד הוציא צ'ק ורשם את כל הס

כום לעיני השכן העוקב ההמום... 

ידיעת ה'

של  מיוחד  בציווי  זה  בחג  נצטוינו  הנה 
"למען ידעו דורותיכם כי בסוכות הושבתי 
את בני ישראל" )ויקרא כג, מג(. והיינו 
שתכלית חג זה היא הידיעה הברורה של 
השגחת ה' יתברך על בניו עם – ישראל, 
מיציאת מצרים ועד עתה. ויסוד זה צריך 
להנחיל לדורות והיינו לבנים ולבני בנים 
עד עולם שכולם ידעו כלל זה. ועל ידי 
צעד  בכל  בה'  הבטחון  מידת  תתחזק  זה 
יתברך  שה'  ואחד  אחד  כל  וידע  ושעל. 
זונינו ומפרנסנו ומכלכל את  הוא רועינו 

צעדינו ואנו מה לנו לדאוג.

"בך ה' חסיתי"

ולמידת  זו  להכרה  האדם  יזכה  וכאשר 
הבטחון ואף ינחילנה לבניו אחריו ממילא 
לא ירעו בניו ובני בניו בשדות זרים, כי 
ובהשגחתו  בריבונו  ומכיר  בה'  הבוטח 
עליו בכל צעד ושעל לא הולך לחצוב לו 

בורות נשברים. 
ועל פי זה נראה לבאר מאמר הכתוב "בך 
)תהילים  לעולם"  אבושה  אל  חסיתי  ה' 
"כ'י  בר"ת  עולה  "בך"  שתיבת  ב(  לא, 

המ הוא  הסוכות  שחג  והיינו  מב'סכות". 
למד את האדם את מידת הבטחון בבורא 
יתברך וזהו "בך ה' חסיתי" שהבטחון רק 
ינחיל  ואף  לזה  כשיזכה  ומימלא  בה'. 
המשך  בו  יתקיים  אחריו  לבניו  זו  מידה 

מהכתוב - "אל אבושה לעולם". כמו שדר
שו חז"ל )בברכות דף יז ע"ב( "ואין צוחה 
ברחבותינו" )תהילים קמד, יד( שלא יצא 

ממזרעינו בן או תלמיד שאינו הגון שמק
וגורם בושה להוריו  דיח תבשילו ברבים 

ורבותיו.

אשרי יולדתו

וכבר ידוע ששבח הוא לאדם כשמשבחים 
השתבח  זה  ובשבח  שילדוהו.  הוריו  את 
התנא הקדוש ר' יהושע בן חננייא שאמר 
)באבות פ"ב  זכאי  בן  יוחנן  ר'  עליו רבו 

ממ"ח( 'אשרי יולדתו'. והיינו משום שכא

ובהנהגת דרכיו  ניכר בחינוכו  שר האדם 
שהביאוהו  הוריו  את  משבחים  הטובה 
לב  דף  )בשבת  חז"ל  וכדאמרו  לעולם 
ע"א( מגלגלין זכות ע"י זכאי וחובה ע"י 

חייב.

הדרן על מסכת סוכה

ולפי זה יבואר מה שייכות יש סיום מסכת 
מסוכה לענינו של חג. שהנה חז"ל )בסו

כה דף נו ע"ב( מספרים לנו את המעשה 
מעם מרים בת בילגה שהמירה דתה והל

יוונים.  כה ונשאת לסרדיוט אחד ממלכי 
מבעטת  היתה  להיכל  היוונים  וכשנכנסו 
'לוקוס  ואמרה  המזבח  גבי  על  בסנדלה 
אתה  מתי  עד  זאב(  זאב  )פירוש  לוקוס 
מכלה ממונן של ישראל ואי אתה עומד 
חכמים  וכששמעו  הדחק'  בשעת  עליהם 
המשמרה  כל   את  הענישו  הדבר  את 
משום אוי לרשע ואוי לשכנו. ואף אביה 
זה  מעשה  שתוצאת  משום  נענשו  ואמה 
הוא מחמת ההורים שמה שאומר התינוק 
בשוק הוא ממה ששמע מאביו או מאמו 
מסתמא  המזבח  את  כשביזתה  היא  ואף 
במזבח  ובזיון  זלזול  הוריה  בבית  שמעה 

קודם התפקרותה. 
שמה  חז"ל  אותנו  שמלמדים  זה  ויסוד 
שהתינוק דובר ועושה הוא מחמת הוריו 
שכשלא  בחיים.  גדול  מוסרי  יסוד  הוא 
לפיו  דרור  ונותן  עצמו  על  האדם  שומר 

אף ילדיו לומדים ממנו לעשות כן. 
מועניין זה של חינוך הילדים להכרה בידי

עת ה' נלמדת בחג הסוכות וכמו שרומזים 
מלנו חז"ל בסיום מסכת סוכה כיצד להצ

ליח בחינוך הילדים.

נפ במידה  העוסקים  המוסר  ספרי  מורבו 
לאה זו 'מידת הבטחון' ולא ע'ת האסף אך 
אדוננו  מדברי  והוא  נביא  שבמעט  מעט 

מדוד המלך ע"ה באומרו "שוא לכם מש
מכימי קום מאחרי שבת אכלי לחם העצ

בים כן יתן לידידו שנא" )תהילים קכז, ב( 
מופירש רש"י '"שוא לכם" – בעלי האומ

מניות המשכימים ומאחרים למלאכתם ומ
תפרנסים בעצבון וביגיעה בלחם העצבים 
של טורח. "כן יתן" - הקב"ה פרנסה למי 

משמנדד שנת מעיניו בשביל לעסוק בתו
רה. "לידידו שנא" - למנדד מעיניו שינה'. 

)וע"ע במצודת דוד ומצודת ציון שם(.
גם הרב אבן עזרא כתב )שם(, 'הכל נגזר 
לא  גזר  כאשר  השם  יתן  ולכל  מהשמים 

מכמחשבת אדם מרוצתו ויגיעתו ותחבולו
תיו'.

ואם כן על מה הבהלה, המאמץ, והטרחה 
אחרי בצע כסף, כלום לא עדיף לשקוד 
על דלתות התורה ולזכות לשתי העולמות 

אם רק נבטח בכח הבורא ברוך הוא?!

קניות בחינם

מכאן המקום להביא סיפור אמיתי שהתר
חש בדורינו.

אברך תלמיד חכם המטופל בילדים רבים, 
החליט  בכיסו,  מצויות  היו  לא  שהמעות 

בדעתו לעבוד על מידת הבטחון.
במשך חודשים רבים למד את ספר חובות 
הלבבות של רבינו בחיי בשער הביטחון. 

עד שהרגיש שהוא מוכן לנסיון...
בדעתו.  חשב   - הבדיקה  זמן  הגיע  כעת 
והחליט שיצא לקניות ללא כסף שבין כה 
לא היה מצוי אצלו ויקנה כל מה שצריך 
לכלכלת ביתו בשפע, ויבטח בבוראו שלא 

יאכזבו.
הקניות  למרכז  נכנס  למעשה  ממחשבה 
עופות,  בשר,  עגלה  למלאות  והתחיל 
דגים, מוצרי חלב, פירות, ירקות, - והכל 

בשפע.
לפתע ראהו אחד משכניו שידע את מצבו 
הכלכלי, פנה אליו ושאלו "מה קרה זכית 
בלוטו?, מה אתה ממלא את העגלה בכל 
כך הרבה דברים בלי הבחנה, יש לך כסף 

לשלם את כל זה".
בוטח  אני  "אך   – האברך  ענה  "לא", 
בקב"ה שישלם". אותו שכן חשב שדעתו 
של ידידו האברך נטרפה עליו. אך חשב - 

'נראה מאין תבא  לו הישועה'.

לאחר המסע בכל החנות הגיע מיודעינו 
האברך לקופה והתחיל להעביר מוצרים, 

והסכו מוצר,  ועוד  מוצר,  ועוד  ממוצר, 
מים עולים מאה, מאתיים שלש – מאות 
ארבע – מאות חמש - מאות והעגלה עדין 
מלאה. והשכן רואה ששכנו האברך רגוע 

ושלו.
המו כל  הועברו  ארוכות  דקות  מלאחר 

ממדפסת  הוצאה  ארוכה  פתקית  צרים, 

מבוטל  לא  סכום  של  חשבון  עם  הקופה 
של כסף.

עכשיו בוא נראה מאיפה הוא שולף את 
הכסף – הרהר השכן העוקב.

האברך התחיל לארוז את חפציו בשקיות, 
אחריו  בתור  הבא  אליו  פונה  ופתאום 
ושואלו – "ר' יהודי, סליחה על השאלה, 
אבל למה קנית כל כך הרבה דברים, יש 
 – אורחים!"'  לי  אין  "לא  אורחים?"  לך 

 דרוש לסוכות
 RAV EFRAIM KACHLON שליט’’א

CO-FOUNDER OF BEEZRAT HASHEM INC
JERUSALEM

HALACHICALLY 
CO R R E C T

The Mitzvah of Eating a Kezayit of Bread in the Sukkah 
There is a positive Torah commandment to eat a Kezayit (olive’s 
volume, approximately 27 grams) of bread in the Sukkah on 
the first night of the Sukkot holiday (our Sages derive this from 
expounding several verses in Masechet Sukkah 27a). One must 
eat the Kezayit of bread in the Sukkah without interruption 
within a timespan of four or five minutes. Nevertheless, if one 
has only eaten the bread within a timespan of seven-and-a-
half minutes, he has fulfilled his obligation. 
This law also applies to the law of the Kezayit of Matzah eaten 
on the first night of Pesach which is also a positive Torah 
commandment, for any “eating” that is less than the amount 
of a Kezayit is not considered eating with regards to Mitzvah 
fulfillment. Similarly, various “eatings” cannot be joined unless 
they are both done within a timespan of four or five minutes 
(preferably). However, if one eats one crumb now and another 
crumb in an hour and the like, it cannot be considered that 
one has eaten a Kezayit; rather, it is considered that one has 
not eaten at all. 
It is preferable for one to fulfill all opinions by eating a 
Kebeitza (egg’s volume equal to approximately 60 grams) of 
bread in the Sukkah within eight minutes (Chazon Ovadia-
Sukkot, page 114). 

The Law Regarding One Who is Uncomfortable 
The Torah states, “You shall sit in the Sukkah for seven 
days.” Our Sages expounded that “sitting” is tantamount to 
“dwelling,” i.e. that the Torah only obligates one to eat in the 
Sukkah in a way that is similar to how he would in his house 
during the rest of the year. Thus, if it begins to rain into the 
Sukkah, if the light turns off and one is now sitting in the 
dark, if there are flies or mosquitoes in the Sukkah which are 
disturbing the person, if the wind is blowing into the Sukkah, 
or if there is an unpleasant odor in the Sukkah and the like, 

one is exempt from eating in the Sukkah, for anyone who 
is uncomfortable in the Sukkah is exempt from sitting in it. 
According to the Rambam and many other Rishonim, this 
rule applies even on the first night of the Sukkot holiday; 
although there is a positive Torah commandment to eat a 
Kezayit of bread in the Sukkah, one who is uncomfortable 
is nevertheless exempt from sitting in the Sukkah. Although 
regarding other Mitzvot of the Torah one is obligated to 
perform them even if he is uncomfortable as a result of the 
Mitzvah, this rule does not apply to the Mitzvah of Sukkah, 
for there is an innate part of this Mitzvah is that one’s sitting 
in the Sukkah must be similar to the way one lives in his home 
the rest of the year; thus, if one is uncomfortable by sitting in 
the Sukkah, one is exempt from this Mitzvah. Nevertheless, 
according to the Rosh and others, on the first night of Sukkot, 
one is obligated to sit in the Sukkah even if doing so causes 
him discomfort. Maran HaShulchan Aruch rules leniently on 
this issue in accordance with the Rambam’s view that in any 
case of discomfort, one is exempt from sitting in the Sukkah 
even on the first night of Sukkot. Even if one wishes to act 
stringently and sit in the Sukkah even when it is raining, one 
may not recite the “Leeshev Ba’Sukkah” blessing, for according 
to Maran, this is a blessing in vain since one is exempt from 
sitting in the Sukkah at this time. 

Wearing Warm Clothing 
Hagaon Chafetz Chaim writes in his Mishnah Berura that if 
is cold and blustery during Sukkot, one should wear warm 
clothing and eat in the Sukkah. Maran Harav Ovadia Yosef 
zt”l adds that one must make sure to wear adequately warm 
clothing in the Sukkah, for if one suffers from the cold he 
will be exempt from sitting in the Sukkah and his “Leeshev 
Ba’Sukkah” blessing will have been in vain.

RAV YAAKOV SASSON HALACHAYOMIT.CO.IL

The Laws of Eating a Kezayit of Bread in the Sukkah on the 
First Night of Sukkot and One who is Uncomfortable in the 
Sukkah 



28 29
P A G E P A G E

that  we “need” to have.  Enough 
with basing our goals on what our 
neighbors, f r iends or foes have.  I f 
you don’t  waste your energy looking 
at  the other s ide of  the fence, you’ l l 
never care whether i ts  greener grass 
or not.  As our Sage Ben Zoma said 
“….Who is  the r ich one? One who 
is  happy with his  lot…” (Pirkei  Avot 
4:1) .  Most of  human misery stems 
losing control  of  our desires due to 
jealousy.   I f  you want to be jealous 
of  something, at  least  be jealous 
of  those who work hard to become 
lovers of  HaShem.  After  al l , what 
purpose does the money have, i f  i t 
the hater receiving i t  doesn’t  have 
the blessing from Heaven (Eikev)?

VESSEL OF TRUTH

“ I t  is  better  to l isten to the rebuke 
of  a wise [Torah] man than for one 
to l isten to the song of  fools.” 
(Ecclesiastes 7:5)     

שִׁיר  עַ  מֵ שֹׁ מֵאִישׁ  חָכָם  עֲרַת  גַּ עַ  מֹ שְׁ לִ “טוֹב   
    )7:5 קהלת  ( לִים”  י סִ כְּ

Throughout the tr ials  and 
tr ibulat ions of  l i fe, a  typical  person 
would seek advice from someone 
they viewed as wiser and more 
knowledgeable.  I t  never seems 
to fai l  to disappoint  us just  how 
l imited the advice is , when the 
wisdom we chose is  based on 
secular  knowledge.  We often wish 
we could’ve saved ourselves the 
t ime, frustrat ion, embarrassment 
and possibly the $400/hour 
psychiatr ic  expert ise fee.  Our 
l i fe ’s  journey would be smoother 
i f  we’d s imply known that  the best 
advice these experts can typical ly 
offer  is  “ i t ’ l l  get  better,”  “ i t  could 
be worse” or the exaggerated false 
empowerment of  “you can do i t .”   
After  al l , they are just  including 
their  own unique experiences to 
the same manmade manual  as their 
pat ients.  When the wisest  man of 
al l  t ime, King Solomon, wrote about 
wisdom (Chochma) in his  three holy 
books  inside the Tanach, he was 
consistently  referr ing to the divine 

everyone up the minute we see them.  
Subconsciously we tel l  ourselves to 
feel  l ike their  success makes us a 
fai lure, whi le their  demise makes 
our s i tuat ion more bearable—
maybe even a success.  This  type of 
measurement is  f lawed at  best , and 
though unintentional , our Sages 
teach that  i t ’s  nevertheless l ike the 
Ayin Ra’ah (evi l  eye)  possessed by 
the students of  the wicked Bi laam.    
Making matters worse is  that  i t ’s 
in sharp contrast  to the clear 
happiness instruct ions of  our Torah 
Sages.  

As our Sage Ben Zoma said “….Who 
is  the r ich one? One who is  happy 
with his  share…” (Pirkei  Avot 4:1)
השמח  עשיר?  איזהו  . . . . אומר: זומה  “בן 

א( ד, אבות  (  ” .. . . בחלקו

When the holy Tanna , Shimon Ben 
Zoma, masterful ly  summarized one 
of  the Torah steps to happiness in 
only four words, he emphasized 
that  attaining i t  has no direct 
correlat ion to the success or 
fai lure of  others.  Whether your 
neighbors’  grass is  greener or not 
is  no longer perceived the same 
way.  A person seeking happiness 
no longer looks over the fence with 
jealous curiosity.  I f  you happen 
to see i t , you’re either overjoyed 
by his  success or concerned about 
his  fai lure.  Unl ike the students of 
Bi laam the Rasha, the Ayin Tova 
(good eye)   of  the students of 
Avraham Avinu sees the success 
of  others as part  of  their  own 
happiness.  Your neighbors’  success 
is  now empowering you to see the 
endless possibi l i t ies in HaShem’s 
inf ini te world.   These possibi l i t ies 
are avai lable to al l  in the world 
of  the Omnipotent HaShem.  This 
newfound empowerment shows 
that  happiness with your share 
does not dampen your ambit ion, 
but rather reorganizes i t .  

After  we’ve become happy for 
others, what can this  Ayin Tova 
do for us i f  our own share is  truly 
di ff icult?   L ike a domino effect , our 

A 
person 
seeking 

happiness 
no longer 

looks 
over the 

fence with 
jealous 

curiosity.

“
newfound Ayin Tova perspective of 
the world wi l l  a lso help us reassess 
our own diff icult ies.  I f  a l l  of  us take 
a moment to reassess our needs 
without comparing ourselves to 
the neighbors, our f indings are 
unbel ievable.  In every past  case 
you check, you’d see that  HaShem 
has given you exact ly  what you 
needed.  I t  may not be what you 
wanted, but i f  you’re here reading 
this , then i t ’s  c lear you have what 
you need.  

“Then Yaakov took a vow, saying 
“ i f  God wil l  be with me, wi l l  guard 
me…; wi l l  give me bread to eat  and 
clothes to wear…” (Genesis  28:20)
קים  לֹ אֱ ה  יֶ֨ הְ אִם־יִ ר  לֵאמֹ֑ דֶר  � נֶ֣ ב  קֹ֖ עֲ יַ ר  דַּ֥ יִּ ו
ךְ  לֵ֔ הוֹ י  כִ֣ נֹ אָ ר  שֶׁ֣ אֲ ה֙  זֶּ הַ ךְ  רֶ דֶּ֤ בַּ י֙  נִ רַ֙ מָ שְׁ וּ י  דִ֗ מָּ עִ

שׁ׃ בֹּֽ לְ לִ גֶד  בֶ֥ וּ ל  כֹ֖ אֱ לֶ חֶם  לֶ֛ י  לִ֥ ־ ן תַ נָֽ וְ

The Torah tel ls  us that  when Yaakov 
Avinu left  his  father Yitzchak’s  home, 
he did not pray for  the fame and 
fortune he ended up attaining later 
in l i fe.  Rather, Yaakov’s  pleadings 
to HaShem were for the very basic 
needs of  l i fe—food, clothing and 
shelter.  Yaakov’s  understanding 
of  what ’s  truly worthy of  prayer 
did not weaken his  ambit ion when 
the opportunity arose.  As i t  is 
wri tten “The man (Yaakov)  became 
exceedingly prosperous… (Genesis 
30:43).”  Despite his  success, the 
heart  of  Yaakov never changed 
towards haughtiness.  To the 
contrary, the verse “ I  [Yaakov]  have 
been diminished by al l  the kindness 
and al l  the truth that  You [HaShem] 
have done Your servant;”  (Genesis 
32:11) shows that  Yaakov’s  success 
led him to worry.  Since he’s  been 
gifted success beyond what he 
prayed for, he was afraid that  he’d 
already used up more than his 
merits  warranted. 

During a t ime of  ref lect ion, Yaakov 
reminded us that  anything that ’s 
above basic necessity  is  a bonus 
on top of  the bonus we already 
get from HaShem.  Although his 
success was decreed by HaShem, 
Yaakov’s  extraordinary response 
to the blessings was only due to 

dogs Hav Hav [give us more, give 
us more]”  (Tikunei  HaZohar Tikkun 
18 Daf  34a)

כנזכר  הב,  הב  ן  ככלבי ן  דצוחי כאותן  ולא 
ע”א(  לד  דף  יח  ן  תיקו ( התקונים  בשם 

The idea to write a textual  map of 
how to attain true happiness began 
with a deeper idea that  is  often 
taken for granted—saying Todah 
Le’HaShem .  The Tikkunei  HaZohar 
says that  one of  the dist inguishing 
characterist ics of  Am Yisrael  is  that 
we do not s imply ask for  more and 
more, l ike the unending appetite of 
a dog.  Rather, a Jew is  expected 
to actual ly  designate t ime to say 
Todah Le’HaShem for the countless 
gi fts  HaShem has given us.  Of 
course there must be many grateful 
non-Jews around the world, but, as 
usual , the Jew is  expected to be on 
a different level .  The importance of 
grat i tude for Am Yisrael  is  so dear, 
that  the Tikkunei  HaZohar describes 
praying only for  sustenance as 
the act  of  those who forgot the 
language of  the King—instead of 
knowing and fol lowing their  King, 
they have adapted the customs and 
languages of  the other nat ions.  
“ I t  is  good to thank HaShem and to 
s ing praise to Your Name, O Exalted 
One.”(Psalm 92:2)

ן  וֹ י לְ עֶ ךָ  מְ שִׁ לְ ר  מֵּ זַ לְ וּ יקוָק  לַ הֹדוֹת  לְ טוֹב 
ב( צב  תהילים  (

I t  requires no mental  strain to 
understand that  grat i tude is  one of 
the basic necessit ies of  humanity, 
let  alone for us to attain true 
hol iness. But what good is  King 
David referr ing to about Todah 
Le’HaShem?   Although thanking 
anyone for something good is  the 
natural  behavior of  a person with 
good middot, the Ramchal  reminds 
us that  even the best  of  us tend to 
routinely ignore or overlook the 
s imple and obvious.   A person that 
is  not exert ing effort  to consciously 
remind themselves of  the good 
in their  l ives, can easi ly  fal l  into 
the trap of  only focusing on the 
diff icult ies. This  is  not due to the 
diff iculty  of  f inding good in our 

Torah wisdom.  Unl ike manmade 
advice that  is  too biased and 
l imited to f i t  everyone, the divine 
Torah is  a one-size-f i ts-al l  that  is 
also customized to you.  Instead 
of  sympathy we tend to detest , 
the Torah offers the empathy we 
al l  yearn for.  But before we can 
appreciate the necessity  of  change, 
we must f i rst  understand the root 
of  the current fai lure to attain 
happiness by the overwhelming 
majori ty  of  mankind today.

A l i fet ime of  psychological 
brainwashing has led us to say 
things l ike “the grass is  always 
greener on the other s ide,”  or  “ i t 
could be worse;”  and let ’s  not 
forget our typical  response when 
asked about our wel lbeing as “not 
bad[not bad at  al l ] .”  Though these 
statements seem to be harmless 
f igures of  speech, they expose 
the hidden att i tude behind our 
unhappiness.  Rather than saying 
Baruch HaShem for the good we 
have, we are condit ioned to think 
about the frustrat ions we’re deal ing 
with.  In short , we’ve become 
condit ioned to be miserable in 
our present state, yet  hopeful  that 
things wi l l  become better in the 
future.  The problem is  that  the 
current system we’re using is  being 
steered by the same Yetzer HaRa 
that  condit ioned us to be miserable 
in the f i rst  place.  This  makes 
i t  impossible for  us to succeed 
in attaining anything beyond 
sporadic bursts  of  l ike-happiness, 
which are typical ly  dependent 
on variables beyond our control .  
Happiness is  not supposed to be 
l ike an adrenal ine rush, but rather 
a constant state of  being.  Imagine 
being happy just  because!  

An even deeper analysis  of  our 
choice of  words shows that  we 
are constantly  measuring our 
happiness by our perception of 
others.  Whether i t ’s  the neighbors’ 
grass being greener, or  his  overal l 
s i tuat ion being worse than ours, 
we’ve accl imated ourselves to s ize 

his  predisposit ion of  being happy 
with his  share.  Ambit ious to grow 
into the greatest  nat ion on earth, 
he knew that  al l  he’ l l  ever need to 
achieve happiness is  exact ly  what 
HaShem gave him at  the t ime He 
gave i t  to him.   Just  as his  r ichness 
was determined by his  happiness 
with his  own circumstances, his 
success in attaining happiness 
despite his  c ircumstances is  what 
actual ly  made him r ich.   

TODAH LE’HASHEM

“And not l ike those who cry out l ike 



30 31
P A G E P A G E

l ives, but rather the opposite.   The 
average person reading this  has 
so much good in their  l ives that 
they have become numb to i t .  We 
sometimes forget the source of  al l 
that ’s  good ( i .e. HaShem) to the 
point  that  we expect good to be our 
status quo.  We expect our eyes to 
see, ears to hear, hands to feel  and 
even have enough money to afford 
a del ic ious lunch.  Our expectat ions 
of  the basic needs of  survival  are 
so high and standardized, that  we 
forget they are good.  By reminding 
ourselves to say Todah Le’HaShem, 
we are systematical ly  forcing 
ourselves to do a conscious review 
of  our good inventory.           

EITZAH TOVAH (GOOD ADVICE)

In order to avoid the pain of 
forgett ing important things, most 
of  us l ive with countless reminders.  
Whether set  as a reminder to meet 
someone for business, or  as a 
reminder to get to the airport , the 
alarm clock is  the reminder tool 
for  what we perceive as important.  
After  a study session with an Avrech 
from the Chofetz Chaim Kol lel  a 
few years ago, we arr ived at  the 
bri l l iant  idea of  sett ing a reminder 
to say Todah Le’HaShem at  a set 
t ime each day.  Unl ike the t ime 
you pray to HaShem with requests 
throughout the day, take a ful l  5 
minutes to s imply l ist  the things you 
are grateful  for, without mentioning 
a s ingle request.  Yes, my phone 
r ings each day at  12:30pm with the 
text  on the screen showing Time to 
Say Todah Le’HaShem.     

“He who offers Todah honors Me; 
and one who orders [his]  way, I  wi l l 
show him the salvat ion of  God.” 
(Psalm 50:23)

ע  שַׁ יֵ בְּ וּ  נּ אֶ רְ אַ ךְ  רֶ דֶּ ם  שָׂ וְ י  נִ נְ דָ בְּ כַ יְ תּוֹדָה  חַ  בֵ זֹ
כג( נ  תהלים  ( קים  לֹ אֱ

This amazing reminder wi l l  not 
only change your day, but also 
your overal l  perception of  l i fe.  
Richness and ful f i l lment is  already 
in your l i fe, and i t ’s  just  wait ing 

to be uncovered by a s imple, yet 
bri l l iant  Eitzah that  requires some 
effort . To get your dai ly  motivat ion 
boosted further, take a look at  the 
secret  King David tel ls  us in Psalm 
50—saying Todah Le’HaShem is  the 
key to gett ing al l  salvat ion from 
HaShem Yitbarach.    

IT’S THE KAVANA THAT COUNTS  

“Don’t  just  tel l  him to say Todah…
tel l  him to say a Beracha!”  Rav 
Nissim Yagen zt ’ l 

Parents tradit ional ly  [and r ightly 
so]  make a big deal  about having 
their  l i tt le chi ldren say Todah out 
loud to the unfamil iar  relat ive that 
just  gave them a del ic ious candy.  
Although this  is  a great  start , HaRav 
Nissim Yagen zt ’ l  cr ied out that 
the real  lesson should be to teach 
the chi ld to say a Beracha.  While 
the two seem to teach the same 
message, a deeper introspection 
into the teachings of  our holy 
Sages uncovers quite a lesson 
about grat i tude, and thereby taking 
us further along our happiness 
journey. 

“Anyone who’s ungrateful  for 
the kindness of  his  fel low, wi l l 
ul t imately be ungrateful  for  the 
kindness of  the Holy One, Blessed 
Be He” (Midrash Mishnat El iezer 
perek 7)
(   כל הכופר  מדרש משנת רבי אליעזר פרק ז (
של  בטובתו  כופר  לבסוף  חברו  של  בטובתו 

“ה הקב 

The Midrash Mishnat El iezer teaches 
us that  al though the Todah [towards 
our fel low] and Beracha [ towards 
our Creator]  complete each other, 
i t ’s  the Beracha that  helps us 
ref lect  on the deeper meaning of 
the gifts  we’ve received.  Because 
saying Todah is  so s imple and wel l -
intended, i t ’s  become part  of  our 
speech at  early  chi ldhood.  By the 
t ime we’ve reached adulthood, 
the Todah towards our fel low has 
become an engraved part  of  our 
habits , thereby losing much of  the 

kavana  behind i t .  A person can get 
so used to saying Thank You, that 
their  receiving of  a penci l , a  hot 
dinner plate, or  a brand new car can 
l i teral ly  have the same exact  wel l -
intended, yet  habitual , superf ic ial 
Todah.  

The Beracha, on the other hand, 
takes a l i tt le more effort  and thought 
process to do than i ts  superf ic ial 
Todah partner.  This  is  supposed 
to lead the person to think a l i tt le 
more about what they just  received.  
Although i t ’s  unfortunately common 
for us to forget the kavana part  of 
our Beracha too, one only needs 

to s imply think about the l i teral 
meaning of  the blessing words 
they’re recit ing in order to raise 
the Beracha to i ts  former glorious 
status.  

“You wi l l  eat  and you wi l l  be 
sat iated, and bless HaShem your 
God, for  the good Land that  He 
gave you.”  (Deuteronomy 8:10)
עַל  ךָ  י קֶ לֹ אֱ קוָק  יְ אֶת  תָּ  כְ רַ בֵ וּ תָּ  עְ בָ שָׂ וְ תָּ  לְ כַ אָ וְ

) י ח  דברים  (  . ךְ לָ ן  תַ נָ ר  שֶׁ אֲ בָה  טֹּ הַ רֶץ  אָ הָ

Nearly 500 years ago, The Maharal 
of  Prague taught  us that  the l i teral 
Bibl ical  commandment to bless 
HaShem after  eat ing makes the 
Birkat  HaMazon the most important 
Beracha in the entire Torah.  
Unknowingly to many, i t ’s  even 
more signif icant than the Shema 
and Amidah.  Birkat  HaMazon is 

so s ignif icant, that  the Gemara 
(Berachot 35b) judges one who 
eats without recit ing i t , as i f  he 
had stolen from God Himself .  With 
that  emphasis  in mind, a careful 
review of  the bibl ical  source of  the 
blessing ( i .e. Deut 8:10), can help 
us get a deeper meaning of  what 
we should be so grateful  about in 
our l ives.   

First , i t  reminds us we ate ( תָ לְ כַ אָ (ו .  
When one considers that  nearly 
25,000 people die each day (est . 
9.1 mil l ion people/year)   f rom pure 
hunger, they should encouraged 
to recite Birkat  HaMazon as i f  i t  is 

Birkat  HaGomel .  Second, we are 
sat iated with our meal תָ  עְ בָ שָׂ  The  .וְ
same UN and other inst i tut ional 
studies reported that  there are 
nearly 1 bi l l ion people that  suffer 
from hunger today.  Just  imagine 
the tears of  hunger, and your 
Kavana already increases. There 
are countless poor and hungry 
Jewish famil ies in Israel  that  rely 
on HaShem’s chari table servants 
to help them get a meal.  Last ly, 
you got to sanct i fy  HaShem’s Name 
( תָּ כְ רַ בֵ (וּ  .  This  l i teral ly  means that 
your l i fe has a purpose .  I f  not 
for  having a God with an eternal 
instruct ion set  and purpose for al l 
of  His  creat ions, l i fe would s imply 
be purposeless.  How horr ible 
would l i fe be i f  we simply l ived to 

eat  and drink before you die;  and 
then bring chi ldren along the way 
to suffer  the same purposeless 
consequences?  By acknowledging, 
obeying and thanking HaShem for 
everything you are also committ ing 
to your ult imate and eternal 
purpose.  

With that  being said, i t ’s  now 
clearer that  al l  that ’s  missing from 
our Todah is  exact ly  what ’s  missing 
[sometimes]  from our Beracha—
Kavana.  Just  take a moment and 
think about what you’ve received 
before saying either Todah or 
Beracha, and see the difference in 
your l i fe before your eyes.  Rabbi 
Efraim Kachlon once taught me “ Is 
the pen someone lent you simply 
just  a pen, or  is  i t  a  tool  that  you wi l l 
now use to write a Chidush, a phone 
number, or  an answer to a test  that 
wi l l  change your world forever?”  Of 
course you can look at  i t  as just  a 
$2 pen, but that  would make you as 
ungrateful  as the purposeless ones 
who l ive to die.  Our Sages teach 
us that  When Moshe Rabbeinu 
commanded us to observe the 
Birkat  HaMazon and al l  of  the other 
commandments, he l i teral ly  said “…
you shal l  observe to perform, so that 
you may l ive…”  Anytime the word 
“Live” is  mentioned in the Torah, i t 
is  referr ing to eternity, and not to 
this  temporary world.  Divinely we 
see that  the same verse that  taught 
us true grat i tude through Birkat 
HaMazon, is  a verse numbered 
8:10, which in i ts  or iginal  Hebrew 
is י    .Life—ח 

SUKKOT HAPPINESS IS JUDAISM

“Why do nat ions gather and regimes 
talk in vain? The kings of  earth take 
their  stand and the princes conspire 
secret ly, against  HaShem and His 
anointed.  Let  us cut  their  cords and 
cast  off  their  ropes.”  (Psalms 2:1-3)
בוּ  צְּ יַ תְ יִ רִיק.  וּ  גּ הְ יֶ ים  מִּ אֻ לְ וּ יִם  גוֹ גְשׁוּ  רָ ה  מָּ לָ
עַל  וְ קוָק  יְ עַל  חַד  יָ סְדוּ  נוֹ ים  נִ זְ רוֹ וְ רֶץ  אֶ י  כֵ לְ מַ
יכָה  לִ שְׁ נַ וְ תֵימוֹ  סְרוֹ מוֹ אֶת  קָה  תְּ נַ נְ  . יחוֹ שִׁ מְ

ג(  א- ב  תהלים  (  . תֵימוֹ בֹ עֲ וּ  נּ מֶּ מִ

In the End of  Days, King David 
prophesized, the Nations wi l l 
encounter and then try to f ight 
the MaShiach.    Our Sages of 
the Gemara (Avodah Zarah 3a) 
elaborate the secret  behind the 
encounter before the ult imate 
f ight.  After  real iz ing that  MaShiach 
ben David is  not one of  their  false 
manmade idols, the Nations wi l l 
cry out for  a second chance.  In His 
mercy, HaShem wil l  give them a 
chance to observe what He cal ls  the 
“easy mitzvah of  Sukkot.”    Through 
their  f rustrat ion about the heat of 
the sun, the Nations wi l l  k ick the 
sukkah on their  way out, cutt ing the 
cords and reject ing the Torah.  The 
Sages then asked,  why is  i t  that 
when a Jew experiences distress 
(e.g. heat, cold, etc. )  in the Sukkah 
he is  exempt, but the Nations are 
faulted for doing so?  The Gemara 
responds that  al though distress 
exempts both from the Sukkah, the 
Nations were happy to kick i t  the 
mitzvah they didn’t  want to keep 
away.   Here we see that  al though 
the same diff iculty  may be present 
in both l ives, what makes a Jew 
the Chosen one is  when he uses 
Torah wisdom to f ind happiness in 
every circumstance.  Hence, that ’s 
the reason what that  Jew is  worth 
saving for eternity at  the t ime of 
MaShiach.   

This  t ime of  the year is  when we 
should al l  take t ime to think, ref lect 
and real ize that  we al l  l ive a l i fe 
that ’s  ful l  of  di ff iculty;   i t ’s  t ime to 
make something good out of  i t .  This 
opportunity alone is  reason enough 
to say Todah Le’HaShem (Thank You 
to HaShem).  A great way to say 
Todah is  with Birkat  HaMazon with 
Kavana inside the Sukkah!

“I t  (Torah) is  a tree of  l i fe to those 
who grasp i t , and i ts  supporters are 
praiseworthy” (Proverbs 3:18)

I f  you ask the praiseworthy 
supporters why they grasp i t , they’ l l 
s imply tel l  you that  i t ’s  their  tree of 
l i fe.  

“Anyone that 
allows themselves the privilege 

of  thinking honestly
should now 

begin to ask some questions about 
themselves.”



השו"ע כל אותם הג' העלין נקראים ראש הלולב וכולם שווים ביניהם, לכן רק אם 
נקטמו רוב העלין, ב' מתוך הג', יהיה פסול אבל אם נקטם א' מהם אפילו שהוא 
האמצעי, הלולב נשאר כשר. ויש מקום גדול לומר שהרמ"א לא חלק על הדין הזה, 

וא"כ כך יש להקל לדינא. 

לולב שהוא בעל ב' תיומות, פי' שנגמר ע"י ב' עלין שיוצאים מאותו  	.3
מקום מהשדרה, רק אם נקטמו שניהם הלולב פסול.

כשמחמירים בקטימת ראש הלולב בתיומת אמצעית הגבוה מאחרים,  	.4
שיעור אורך הקטימה הפוסל י"א שנחלקו בשיעור זה הש"ע והרמ"א, לדעת הש"ע 
רק אם נקטם רוב אורך העלה פוסל, והרמ"א מחמיר לפסול אם כבר נקטם מקצת 

העלה.
אמנם אחרים סוברים שלא נחלקו וגם מרן מחמיר בקטימת מקצת העלה, וכך יש 

להחמיר לדינא.

גם בלולב בעל ג' עלין עליונים ואין האמצעית גבוה מהשאר שהפסול  	.5
הוא בנקטמו ב' מתוך ג' או בלולב בעל ב' תיומות שנפסל רק אם נקטמו שתיהם, 
שנקטמו  אפי'  להחמיר  צריך  ולכן  הקודמת  בהל'  בנאמר  תלוי  הקטימה  שיעור 

מקצת העלין.

א'  רק  אם  נפסל  אינו  מקבילות  תיומות  ב'  בעל  שהוא  שלולב  כמו  	.6
מהתיומות נקטם, הוא הדין בלולב שהוא בעל תיומת א' שהיא גבוהה מכל שאר 
העלין ונקטם דף א' מתוך הב' שיש בעלה כשר משום שלא נקטם כל ראש הלולב.

אלא שיש לחלק בין אם התיומת נחלקה בגבה וב' הדפים נפרדו זה מזה ואז א' 
כיון שיש שם פסול על העלה הנשאר משא"כ אם דפי  נקטם, שאז פסול  מהם 
א'  נקטם  שאם  כפול,  נשאר  והעלה  הדפים  דבוקים  ועדיין  נחלקו  לא  התיומת 
מהדפים בכה"ג נשאר כשר כפי שכתבנו מקודם, ואע"פ שיש מי שלא חילק בין 

הנידונים וכל שנקטם א' מהדפים פסול, נראה יותר להקל כפי שחלקנו.

טבע של הרבה לולבים שהתיומת האמצעית נגמרת ברוחבה העליון  	.7
ע"י כמין כתר שמכונה גריבל'ה, ואם אותו כתר נחסר מב' הדפים של התיומת אינו 

פסול עד שלא יקטם את גוף העלה עצמו שהיה מתחת לאותו כתר.

כל תיומת בנויה כשאר העלין של הלולב, ע"י ב' עלין דבוקים זל"ז  	.8
מצד א'. אם חלק מהתיומת נקטם י"א שרק אם נשאר בסך הכל רוב העלין קיים 
כשר, ועל דרך משל שדף א' קיים ומהשני נשאר רק כל שהוא, אלא שלדינא יש 
מקום להחמיר ולהצריך שמכל דף של העלה ישאר רוב ולא מספיק שהרוב נבנה 

מב' העלין יחד.

לולב שהתיומת שלו מתארכת ע"י קוצים שהם חלק מהעלה כפי ש�מ 	.9
צוי בלולבי אל-ערי"ש, אם נקטמו אותם הקוצים יש מכשירים ויש פוסלים, ונראה 

להחמיר מעיקר הדין.

ראיתי בא' מהמחברים של זמנינו שרצה לדייק מדברי הבית דוד ול� 	.100
חדש קולה בדין נקטם. כנזכר מקודם כל עלין של הלולב וכן התיומת, בנוים מב' 
דפים, כשב' העלין האלו דבוקים זה לזה מצד א', והוא הנקרא גב העלה. מצוי 
מאד אצל הרבה לולבים שסוף הקצה של ב' עלין האלו לא דבוקים זה עם זה אלא 
מכח בריאות העלין הקצה של כל עלה עולה מעט בנפרד, פעמים במקביל לעלה 

השני ופעמים א' יותר גבוה מהשני.
באותו ספר הנזכר חידש שכל מה שנפסל מדין נקטם הוא רק אם נחסר החלק 
האחרון שבו דבוקים העלין עדיין, שאם נקטם גב העלה פסול אבל אם רק הקצה 
של העלה נקטם כשר, והוא מפני ששם ראש הלולב שהוא התיומת, חוזר רק על 
החלק החשוב של העלה והוא גב העלה שבו דבוקים ב' העלין משא"כ התוספת 
עדיין  שנקטם  ואע"פ  מיותר  לחלק  נחשב  דיבוקם,  מקום  לאותו  מעבר  שעולה 
מתקיים שפיר ראש הלולב ע"י העלה הנשאר שעדיין דבוק לחבירו. ולפי זה יצא 
להקל גם במקום שהעלין לא נגמרים בכלל ביחד וניכרים בהבדלם, שאם החלק 

העליון נקטם כשר, כיון שרק נקטם חצי ראש ולא כולו. 
אלא שאין הדבר מסתבר כלל מפני שגם החלק הבולט מכל עלה נחשב להמשך 
העלה ואינו דבר מיותר או תופסת לעלה, ובודאי שגם החלק הזה נושא עליו את 
שמו של עלה התיומת, ולכן אם נקטם אותו חלק שאינו דבוק לעלה השני, יוצא 
שהתיומת והוא ראש הלולב, אינו נגמר אלא ע"י דף א' ולא ע"י ב' דפים , וכן 

קיבלתי מרבותי שליט"א .

לעילוי נשמת
LEILUY NISHMAT
 מרן רשכבה”ג מרנא ורבנא רבי עובדיה יוסף זצוקללה”ה
מו”ר ועט”ר רבינו יעקב יוסף זצוק”ל
מו''ר ועט''ר רבי יהושע מאמן זצוק''ל
David Nessim Barouch ben Esther ז׳׳ל
Jacob ben Zohra ז׳׳ל
Avraham ben Ramu ז׳׳ל
Barouch ben Rina ז׳׳ל
Esther bat Chasiba ז׳׳ל
Bella Tobie bat Dvora ז׳׳ל
Meyer ben Messodi ז׳׳ל

רפואה שלמה
REFOUA SHELEMA 
Eliyahou Bakshi Doron ben Tova
Yossef ben Yihia
Mordechai ben Simcha
Avraham Chaim ben Miriam Rachel
Eliyahou ben Simi (Simcha)
David Shalom ben Mesody
Raphael Chaim Shemuel ben Chava Raizel
Renée bat Esther
Rachel bat Hnina
Chantal Messodi bat Sylvia
Esther bat Clara

ברכה והצלחה
BRACHA VEHATSLACHA
Yonathan ben Yeshaya HaCohen
Gavriel Meir ben Mira Mesody
Moshe ben Renée
Daniel Yaakov ben Chava
Pinhas Shlomo ben Esther
Shoshana Yaakova bat Golda Miriam
Esther bat Rut
Audrey Esther bat Chava
Leah bat Shifra
Chana Chanel bat Yaffa
Ruth bat Tamar 
Chava bat Rachel

POUR ÉCRIRE À BÉRITI SHALOM / CONTACT BERITI SHALOM
info@beritishalom.org

www.beritishalom.org


